
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Gathekas für  

Kandidateninnen und Kandidaten 

von 

Hazrat Pir-o-Murshid Inayat Khan 
 
 
 
 
 
 
 

 

Die Sufi Ruhaniat International dankt dem Sufi-Orden International 

für die Erlaubnis, diese gender-inklusiven Gathekas zu verbreiten. 

 
 
 
 
 
 
 



  
Dieses Papier darf ohne schriftliche Genehmigung von Sufi Ruhaniat International 

weder übertragen noch vervielfältigt werden. 

Es ist nur für die private Verbreitung unter eingeweihten Sufi-Mureeds bestimmt, 

und dieser Druck stellt keine Veröffentlichung dar. 

 

 

Bitte unterstütze die Arbeit des Ruhaniat-Archivs. 

Wenn Du ein Exemplar für Dich selbst oder einen Freund drucken möchtest, 

bitten wir Dich um eine Spende an Sufi Ruhaniat International. 

Dein Spendennachweis bestätigt unsere Erlaubnis. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sufi Ruhaniat International 

www.ruhaniat.org 

info@ruhaniat.org 

 

 

 

 

 

Übersetzt und layoutet aus dem englischen von Heinz Hakam & Andrea Shabad Atma 

info@sufiplace.de 

Rev.4 

 



Inhaltsverzeichnis     III 

Inhaltsverzeichnis  
Inhaltsverzeichnis ...................................................................................................... III 

Gatheka 1: Hintergrund zum Sufismus ....................................................................... 1 

Der Ursprung des Sufismus ..................................................................................... 1 

Verhältnis zu anderen Religionen ........................................................................... 2 

Die Sufi-Bewegung .................................................................................................. 3 

Gatheka 2: Sufismus - Der Geist aller Religionen ........................................................ 4 

Gatheka 3: Sufismus - Jenseits der Religion ................................................................ 7 

Gatheka 4: Sufismus - Die Weisheit aller Religionen .................................................. 9 

Gatheka 5: Verschiedene Schulen des Sufismus ....................................................... 11 

Der Sufi-Orden ...................................................................................................... 11 

Die Sufi-Botschaft ................................................................................................. 12 

Gatheka 6 & 7: Der Rausch des Lebens .................................................................... 15 

Gatheka 8: Der Weg der Initiation ............................................................................ 22 

Gatheka 9: Reinkarnation ......................................................................................... 25 

Gatheka 10: Die Wechselwirksamkeit des inneren und äußeren Lebens ................. 26 

Gatheka 11: Die Wahrheit und der Weg ................................................................... 30 

Gatheka 12: Sufi-Mystik, I: ........................................................................................ 34 

Der Weg des Mystikers im Leben ......................................................................... 34 

Gatheka 13: Selbstverwirklichung: Die inneren Sinne erwecken ............................. 38 

Gatheka 14: Die Karma-Lehre ................................................................................... 41 

Gatheka 15: Das Gesetz des Lebens: Innere Reise und äußeres Handeln ................ 45 

Gatheka 16: Sufi-Mystik, II: ....................................................................................... 48 

Der Gebrauch des Geistes um Verständnis zu erlangen ....................................... 48 

Gatheka 17: Sufi-Mystik, III: ...................................................................................... 53 

Die Vorbereitung des Herzens auf den Pfad der Liebe ......................................... 53 



Inhaltsverzeichnis     IV 

Gatheka 18: Sufi-Mystik, IV: ...................................................................................... 58 

Ruhe zur Kommunikation mit dem Selbst nutzen ................................................ 58 

Gatheka 19: Sufi-Mystik, V: ....................................................................................... 61 

Die Verwirklichung der Wahrheit der Religion ..................................................... 61 

Gatheka 20: Sufi-Mystik, VI: ...................................................................................... 64 

Der Weg, der durch harmonisches Handeln erreicht wird ................................... 64 

Gatheka 21: Sufi-Mystik, VII: ..................................................................................... 67 

Menschliche Handlungen werden göttlich ........................................................... 67 

Gatheka 22: Die Ideale und Ziele der Sufi-Bewegung ............................................... 69 

Gatheka 23: Arbeiten für die Sufi-Botschaft ............................................................. 73 

Gatheka 24: Das Bedürfnis der Menschheit in der heutigen Zeit ............................. 77 

Gatheka 25: Die Pflichten eines Mureeds ................................................................. 80 

Gatheka 26: Der Weg der Schülerschaft ................................................................... 82 

Gatheka 27: Göttliches Verhalten, I .......................................................................... 88 

Gatheka 28: Göttliches Verhalten, II ......................................................................... 90 

Gatheka 29: Unsere heilige Aufgabe: Die Botschaft ................................................. 91 

Gatheka 30: Sufi-Einweihung .................................................................................... 94 

Gatheka 31: Was wünscht man sich im Leben? ...................................................... 100 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Gatheka 1: Hintergrund zum Sufismus     1 

Gatheka 1: Hintergrund zum Sufismus 
Was ist mit dem Wort Sufi gemeint? 

Das Wort Sufi leitet sich vom arabischen Wort Safa oder Saf ab, was wörtlich übersetzt 

„rein“ bedeutet, d.h. frei von Unterscheidungen und Unterschieden. Im Griechischen 

bedeutet das Wort „weise“. 

Der Sufismus kann nicht als Deismus bezeichnet werden, denn der Sufi betrachtet Gott 

nicht als eine von sich selbst getrennte Entität. Er kann auch nicht als Pantheismus be-

zeichnet werden, denn der Sufi sieht die Immanenz Gottes nicht nur in der Natur, son-

dern erkennt auch Gottes Wesen im Unendlichen und nennt Gott Allah, den Formlosen, 

den Farblosen. Der Sufi ist weder ein Gläubiger an den unverwirklichten Gott noch ein 

Ungläubiger an die idealisierte Gottheit, und somit unterscheidet er sich von Gottgläu-

bigen und Gottlosen gleichermaßen. Der Sufi ist kein Atheist, denn der Sufi leugnet we-

der Gott noch die Gesandten Gottes. 

 

Auf die Frage „Bist du ein Christ?“, „Bist du ein Muslim?“, „Bist du ein Jude?“ würde der 

Sufi eher mit „Ja“ als mit „Nein“ antworten, denn der Sufi lehnt keine Religion ab, son-

dern sympathisiert mit allen. In der Tat kann der Sufismus nicht als Religion bezeichnet 

werden, da er niemandem einen Glauben oder ein Prinzip aufzwingt, da er davon aus-

geht, dass jede individuelle Seele ihre eigenen Prinzipien hat, die für sie am besten ge-

eignet sind, und dass sich der Glaube mit jeder Entwicklungsstufe ändert. 

 

Der Sufismus ist keine intellektuelle Philosophie, denn er beruht nicht nur auf kalter Ver-

nunft, sondern entwickelt in einem Menschen eine Tendenz zur Hingabe. Der Sufismus 

kann auch nicht als Okkultismus bezeichnet werden, denn der Sufi misst der Erforschung 

der Phänomene keine Bedeutung bei; angesichts der Kürze des Lebens hält ein Sufi dies 

für ein wertloses Streben: Das Ziel des Sufis ist allein Gott. 

 

Der Ursprung des Sufismus 

Man sagt, dass der Keim des Sufismus seit dem Beginn der menschlichen Schöpfung 

existiert, denn die Weisheit ist das Erbe aller; daher kann man nicht sagen, dass eine 

einzelne Person ihr Urheber ist. Sie wurde von Zeit zu Zeit klarer offenbart und 



Gatheka 1: Hintergrund zum Sufismus     2 

weiterverbreitet, während sich die Welt weiterentwickelte. Der Sufi Brüder- und 

Schwesternschaft kann bis in die Zeit Daniels zurückverfolgt werden.  

Unter den Zoroastriern finden wir Hatim als den bekanntesten Sufi seiner Zeit. Die Aus-

erwählten Gottes, das Salz der Erde, die ohne zu zögern dem Ruf Abrahams, Moses', 

Jesu und Mohammeds folgten, waren Sufis, und sie waren nicht nur einfache Anhänger 

einer Religion, sondern hatten Einblick in göttliches Wissen. Sie erkannten jeden Ge-

sandten Gottes und verbanden sich mit ihnen allen. Vor der Zeit Mohammeds wurden 

sie Ekuanul Safa, Brüder der Reinheit, genannt, aber nach seinem Kommen wurden sie 

von ihm Sahabi Safa, Ritter der Reinheit, genannt. Die Welt hat sie zoroastrisch und 

christlich, jüdisch oder islamisch genannt, und die Anhänger jeder Religion haben sie als 

ihre eigenen bezeichnet. Ein Christ würde beispielsweise behaupten, dass der Heilige 

Paulus ein Christ war, und ein Muslim, dass Schams-i- Tabriz ein Muslim war. In Wirk-

lichkeit waren weder Christus ein Christ noch Mohammed ein Muslim, sie waren Sufis. 

 

Verhältnis zu anderen Religionen 

Obwohl der Sufismus die Essenz aller Religionen ist und seinen Einfluss auf alle ausübt, 

kann er zu Recht als die esoterische Seite des Zoroastrismus, des Judentums, des Chris-

tentums und des Islams bezeichnet werden. Aber es handelt sich jedoch weder um eine 

zoroastrische Esoterik ohne jüdischen Einfluss, noch um eine rein jüdische Mystik ohne 

christlichen Einfluss, noch um eine rein christliche Weisheit, die nicht von der Moral des 

Islam berührt ist. Daher ist es gerechtfertigt, ihn als den wahren Geist aller Religionen 

zu bezeichnen - selbst derer, die ihm so fremd sind wie das Vedanta und der Buddhismus. 

Wir sehen Zarathustra im Sufi in seiner Reinheit, seiner Liebe zum Licht und seiner An-

betung Gottes in der Erhabenheit der Natur. Wir sehen Moses im Sufi in seiner ständigen 

Gemeinschaft mit Gott. Wir sehen Christus im Sufi in seiner Nächstenliebe und seiner 

Entsagung.  Die wahre Bedeutung des Sakraments zeigt sich im täglichen Leben des Sufis, 

der bereitwillig sein ganzes Leben mit anderen teilt. Das Leben eines wahren Sufis ist 

wie eine offene Bibel, die jeder lesen kann. Wir sehen Mohammed in der Menschlichkeit 

des Sufis, in seiner Stärke, sich den Herausforderungen des Lebens zu stellen und seine 

Verantwortung mit Gleichmut zu tragen. 

 



Gatheka 1: Hintergrund zum Sufismus     3 

Die Sufi-Bewegung 

Der Sufismus wurde intellektuell in Arabien geboren, hingebungsvoll in Persien aufge-

zogen und spirituell in Indien vollendet. In den letzten vierzig Jahren hat der direkte und 

indirekte Einfluss des Ostens den Boden im Westen für die Saat der Sufi-Botschaft vor-

bereitet. Jedes Ereignis hat seine Zeit, und es ist vom Höchsten Willen bestimmt worden, 

dass sich Ost und West nun im Band der Liebe und Weisheit vereinen, welches weder 

die Politik noch der kommerzielle Handel herstellen können, sondern einzig der Ruf Got-

tes, des Herrn des Ostens und des Westens. 

 



Gatheka 2: Sufismus - Der Geist aller Religionen     4 

Gatheka 2: Sufismus - Der Geist aller Religionen 
Das Wort Sufi oder Saf impliziert Reinheit, die zwei Qualitäten beinhaltet. Rein ist das, 

was mit keinem anderen Element als dem Eigenen vermischt ist, oder mit anderen Wor-

ten, rein ist das, was in seinem eigenen Element ungetrübt und unbefleckt existiert. Und 

zweitens ist das rein, was am anpassungsfähigsten ist. Reines Wasser beispielsweise ist 

Wasser ohne Vermischung mit irgendetwas anderem, und der Test für seine Reinheit 

ist, dass es sich an alles anpassen kann, was mit ihm vermischt wird. Wird es mit einem 

roten Pulver vermischt, wird es rot, wird es mit einem grünen Pulver vermischt, wird es 

grün. 

 

So ist auch das Wesen des Sufis. In erster Linie läutern sich die Sufis, indem sie das Bild 

Gottes stets vor Augen haben und nicht zulassen, dass sich die Flecken irdischer Unter-

schiede und Unterscheidungen in ihren Herzen widerspiegeln. Weder gute noch 

schlechte Gesellschaft, der Umgang mit Menschen hohen oder niedrigen Rangs, Glaube 

oder Überzeugung können jemals die eigene Reinheit beeinträchtigen. 

 

Der Sufi zeigt universelle Verwandtschaft in seiner Anpassungsfähigkeit. Unter den 

Christen ist er ein Christ, unter den Juden ist er ein Jude, unter den Muslimen ein Mus-

lim, unter den Hindus ein Hindu, denn ein Sufi ist mit allen und so sind alle mit dem Sufi. 

Sufis erlauben jedem, sich mit ihnen in der Bruderschaft/Schwesternschaft zu vereinen, 

und erlauben sich selbst, sich mit jedem anderen zu vereinen. Ein Sufi fragt nie: „Was ist 

dein Glaube, deine Nation oder deine Religion?“ Ebenso wenig fragt ein Sufi: „Was sind 

deine Lehren oder Prinzipien?“ Wenn du einen Sufi Bruder oder Schwester nennst, ant-

wortet er als Bruder oder Schwester. 

 

Sufis haben keine festen Prinzipien, denn was für den einen gut ist, kann für den anderen 

schädlich sein, und so ist es mit allen Prinzipien, ob gut oder schlecht, gütig oder grau-

sam. Wenn man von Soldaten verlangt, dass sie während einer Schlacht barmherzig sein 

sollen, werden sie sofort besiegt. Das zeigt, dass jeder Mensch für jede Handlung und 

Situation seine eigenen Prinzipien hat.  

 

Ein Sufi ist ein wahrer Christ im Leben, in der Nächstenliebe, in der Verwandtschaft und 



Gatheka 2: Sufismus - Der Geist aller Religionen     5 

darin, dass er seine eigene Seele ebenso heilt wie die eines anderen. Ein Sufi darf nicht 

bigott sein, indem er einer bestimmten Kirche anhängt oder indem er die anderen Meis-

ter, die vor und nach Christus kamen, verleugnet. Die Einstimmung des Sufis auf Chris-

tus, seine Wertschätzung und die Praxis der Wahrheit sind genauso ausgeprägt wie die 

eines wahren Christen. Im Leben der Derwische sieht man das wahre Bild des Lebens 

und der Lehren Jesu Christi, vor allem darin, dass sie ihr Essen und ihre Unterkunft mit 

anderen teilen, ob sie nun Freund oder Feind sind. Sogar bis zum heutigen Tag setzen 

sie ihren reinen Weg fort. Der Sufi ist ein Katholik, wenn er das Ideal der Hingabe in 

seiner Seele erzeugt, und der Sufi ist ein Protestant, wenn er die Zeremonien des Kultes 

aufgibt. 

 

Der Sufi ist ein Brahmane, denn das Wort Brahmane bedeutet Kenner von Brahma, von 

Gott, dem Einzigen Sein. Die Religion des Sufis besteht darin, an keine andere Existenz 

als die des Gottes zu glauben, was der Brahmane Advaita nennt. Der Sufi hat ebenso 

viele Stufen der spirituellen Evolution zu durchlaufen wie der Yogi. Es gibt sogar nur sehr 

geringe Unterschiede in ihren Praktiken; der Unterschied liegt hauptsächlich in den Na-

men. Natürlich wählt der Sufi eher ein normales Leben als das eines Asketen, aber er 

beschränkt sich jedoch weder auf das eine noch auf das andere. Er betrachtet die Lehren 

der Avatare als wahre Manifestationen göttlicher Weisheit und ist in vollkommener 

Sympathie mit dem subtilen Wissen des Vedanta. 

 

Er schätzt das Konzept der Harmlosigkeit der Jains und ist der Ansicht, dass Freundlich-

keit der einzig wahre Weg zu Reinheit und Vollkommenheit ist. Shams-i-Tabriz, auch be-

kannt als der Shiva von Persien, wurde bei lebendigem Leibe gehäutet, da er beschuldigt 

worden war, zu behaupten, dass die Gottheit in seinem sterblichen Körper existiere. Aus 

seinem verfaulten Fleisch wuchsen kleine Ungeziefer, die immer größer wurden, wäh-

rend sie es verzehrten, und wenn er beim Gehen eines von ihnen von sich abfallen sah, 

hob er es auf und legte es wieder auf seinen Körper und sagte: „Eure Nahrung wurde in 

diesem Körper geschaffen.“ Von der Vergangenheit bis in die Gegenwart haben Sufis in 

ihrem Leben große Entsagung gezeigt. Heute sind die meisten von ihnen wie Jains oder 

Brahmanen und führen ein äußerst harmloses Leben. 

Der Sufi ist zweifelsohne Muslim, nicht nur, weil sich viele Muslime als Sufis entpuppen 



Gatheka 2: Sufismus - Der Geist aller Religionen     6 

oder muslimische Phraseologie verwenden, sondern weil er in seinem Leben beweist, 

was ein wahrer Muslim ist und wie das Herz eines wahren Muslims sein sollte. Muslime 

sind so hingebungsvoll, dass sie allein beim Namen Allahs oder Mohammeds zu Tränen 

gerührt sind, egal wie groß der Sünder oder wie grausam ein Mensch auch sein mag. Der 

Islam bereitet einen darauf vor, ein Sufi zu werden. Die Praktiken des Sufismus entwi-

ckeln zunächst jene Herzensqualitäten, die von anderen Mystikern oft übersehen wer-

den. Es ist die Reinigung des Herzens, die es für die Erleuchtung durch die Seele vorbe-

reitet. Der Prophet Mohammed prophezeite: „Es wird zweiundsiebzig verschiedene 

Klassen von Menschen unter denen geben, die in meinem Licht wandeln werden, aber 

unter ihnen wird es nur eine Art von Menschen geben, die ihren Weg sicher finden wer-

den“ Dies trifft auf die Sufis zu, denn sie sind es, die den Koran aus jeder Lebenserfah-

rung herauslesen und in jedem Atom der Offenbarung das Gesicht Mohammeds sehen 

und erkennen. 

 

Der Sufi ist ein Buddhist, weil er bei jedem Schritt auf seiner spirituellen Reise einen Sinn 

findet. Die Lehren der Sufis sind denen der Buddhisten sehr ähnlich. In der Tat ist es der 

Sufi, der Gläubige und Ungläubige in der Idee von Gott, im Wissen um die Einheit, ver-

eint. 

 

Der Sufi blickt wie ein Zoroastrier oder ein Parsi auf die Sonne und verneigt sich vor Luft, 

Feuer, Wasser und Erde. Er erkennt die Immanenz Gottes in dessen Manifestation und 

betrachtet Sonne, Mond und Sterne als Zeichen Gottes. Er interpretiert das Feuer als 

das Symbol der Weisheit und die Sonne als das himmlische Licht. Er verneigt sich nicht 

nur vor ihnen, sondern nimmt auch ihre Qualitäten in sich auf. In der Regel brennen in 

der Gegenwart von Derwischen ständig ein Holzfeuer und Weihrauch. 

 

Der Sufi ist ein Israelit, vor allem im Studium der verschiedenen Namen Gottes und in 

der Beherrschung dieser Namen. Gleichzeitig können die wundertätigen Kräfte Moses‘ 

im Leben der Sufis in der Vergangenheit und in der Gegenwart gesehen werden. Der Sufi 

ist in der Tat der Meister der hebräischen Mystik. Die göttliche Stimme, die auf dem 

Berg Sinai gehört wurde, ist für einen Sufi noch heute hörbar. 



Gatheka 3: Sufismus - Jenseits der Religion     7 

Gatheka 3: Sufismus - Jenseits der Religion 
Moderne Autoren haben sich oft geirrt, indem sie den Sufismus als persische Philoso-

phie oder die esoterische Seite des Islam bezeichneten. Einige haben fälschlicherweise 

geglaubt, er sei ein entlehnter Einfluss des Vedanta oder des Buddhismus auf den Islam. 

Einige orientalische Autoren haben ihn patriotisch als ein Ergebnis des Islam bezeichnet, 

um sich den Ruhm ihrer eigenen Religion zu sichern, während einige abendländische 

Autoren versuchten, ihn dem Christentum zuzuordnen. 

 

In der Tat, gemäß der heiligen Geschichte, die die Sufis voneinander geerbt haben, ist 

es klar, dass der Sufismus niemals einer Ethnie oder Religion angehörte, denn Unter-

schiede und Unterscheidungen sind genau die Art von Illusionen, von denen sich die 

Sufis reinigen. Es könnte den Anschein haben, dass der Sufismus aus den verschiedenen 

Elementen der heute bekannten Religionen entstanden ist, doch das ist nicht der Fall, 

denn der Sufismus ist die Essenz aller Religionen, ebenso wie der Geist des Islams selbst. 

 

Der Sufismus offenbart all die Schattierungen und Farben, die die verschiedenen Religi-

onen der Welt repräsentieren, ohne selbst eine bestimmte Farbe zu haben. Alle Prophe-

ten, Heiligen, Weisen und Mystiker sind praktisch im Besitz ihrer Anhänger, wie Christus 

bei den Christen und Moses bei den Juden. Doch Christus war kein Christ und Moses 

kein Jude, sie alle sind Sufis, und somit befreit von irdischen Unterscheidungen. Die Ge-

liebten Gottes sind wie Gott selbst, unberührt von religiösen Dogmen und Prinzipien. 

 

Der Sufismus ist weder eine Religion noch eine Philosophie, er ist weder Deismus noch 

Atheismus, noch ist er eine Moral, noch eine besondere Art von Mystik, da er frei von 

dem üblichen religiösen Sektierertum ist. Wenn man ihn überhaupt als Religion bezeich-

nen könnte, dann nur als eine Religion der Liebe, der Harmonie und der Schönheit. 

Wenn man ihn als Philosophie bezeichnen könnte, so geht er darüber hinaus, denn ein 

Sufi entkommt durch das Studium der Metaphysik dem Egoismus, den die Philosophie 

hervorbringt, und entfacht mit offenen Augen für Vernunft und Logik das Feuer der Hin-

gabe. Der Sufi betet in jedem Augenblick seines Lebens zu Allah, ruft Gottes Namen an 

und erkennt gleichzeitig, dass das Selbst nichts anderes als Gott ist. Für einen Sufi ist 

Gott kein persönliches Wesen, sondern ein mächtiger Heiler, der die Seele aus ihrem 



Gatheka 3: Sufismus - Jenseits der Religion     8 

Irrglauben der weltlichen Individualität erweckt, und ein Führer, der sie zur Selbstver-

wirklichung, dem einzigen Ziel im Leben, führt. 

 

Indem der Sufi die größte aller Moralvorstellungen, nämlich die Liebe, erlernt, erreicht 

er das Stadium der Selbstverleugnung, in welchem er sich von allen irdischen Moralvor-

stellungen befreit. Der Mystizismus hat mehrere Aspekte, doch der Sufi strebt nach dem 

Weg der Wahrheit als seinem letzten Ziel. Die Wahrheit des Sufis ist die eine Wahrheit, 

die allen Religionen und Philosophien gemeinsam ist, und in deren Verwirklichung man 

seine Erlösung, oder Najat, findet. Der Sufismus, die erste Bruderschaft/Schwestern-

schaft der Reinheit, war unter verschiedenen Namen bekannt, beispielsweise als die 

Brüder der Reinheit, die Ritter der Reinheit oder die Bruderschaft der Höhle, auf deren 

Initiative mehrere andere Institutionen unter verschiedenen Namen Bündnisse gegrün-

det haben. 

 



Gatheka 4: Sufismus - Die Weisheit aller Religionen     9 

Gatheka 4: Sufismus - Die Weisheit aller Religionen  
Das Wort Sufi stammt aus dem Persischen und bedeutet Weisheit. Von der ursprüngli-

chen Wurzel lassen sich viele Ableitungen zurückverfolgen; darunter das griechische 

Wort Sophia, das eine der interessantesten ist. 

 

Weisheit ist die höchste Macht. In der Weisheit ist die Religion verwurzelt, die Gesetz 

und Inspiration bedeutet. Der Standpunkt der Weisen unterscheidet sich jedoch von 

dem der einfachen Anhänger einer Religion. Die Weisen waren unabhängig von ihrem 

Glauben immer in der Lage, einander jenseits der Grenzen äußerer Formen und Konven-

tionen zu begegnen, die für das menschliche Leben natürlich und notwendig sind, die 

die Menschheit aber dennoch trennen. 

 

Menschen mit ähnlichen Gedanken und Standpunkten fühlen sich zueinander hingezo-

gen und neigen dazu, einen exklusiven Kreis zu bilden. Eine Minderheit neigt dazu, sich 

von der Masse abzugrenzen. So war es auch bei den Mystikern. Mystische Ideen sind für 

die Allgemeinheit der Menschen unverständlich. Daher gaben die Mystiker ihre Ideen 

gewöhnlich nur an einige wenige Auserwählte weiter, an diejenigen, denen sie ver-

trauen konnten und die für Initiation und Schülerschaft bereit waren. So sind zu ver-

schiedenen Zeiten große Sufis erschienen und haben Schulen des Denkens gegründet. 

Je nach Umgebung haben sie ihre Weisheit unterschiedlich zum Ausdruck gebracht, aber 

ihr Leben war ein und dasselbe. Eine Pflanze, die unter verschiedenen atmosphärischen 

Bedingungen gepflanzt wird, wird dementsprechend in ihrer Form variieren, aber ihre 

Eigenschaften beibehalten. 

 

Europäische Historiker zeichnen manchmal die Geschichte des Sufismus nach, indem sie 

feststellen wie oft dieses Wort tatsächlich vorkommt, und sich dabei nur auf die Schulen 

beziehen, die unbedingt unter diesem Namen bekannt sein wollten. Einige europäische 

Gelehrte sehen den Ursprung dieser Philosophie in der Lehre des Islam, andere verbin-

den sie mit dem Buddhismus. Wieder andere lehnen die semitische Tradition, die den 

Sufismus auf die Lehren Abrahams zurückführt, nicht als unglaubwürdig ab. Die meisten 

sind jedoch der Meinung, dass der Sufismus zeitgleich mit der Lehre Zarathustras ent-

standen ist. In jedem Zeitalter der Welt gab es erwachte Seelen, und da es unmöglich 



Gatheka 4: Sufismus - Die Weisheit aller Religionen     10 

ist, die Weisheit auf eine bestimmte Zeit oder einen bestimmten Ort zu beschränken, so 

ist es auch unmöglich, den Ursprung des Sufismus zu datieren. 

 

Es gab nicht nur zu allen Zeiten erleuchtete Seelen, sondern auch Zeiten, in denen eine 

Welle der Erleuchtung über die gesamte Menschheit hinwegging. Wir glauben, dass eine 

solche Zeit vor uns liegt. Das Unglück, durch das die Welt in letzter Zeit gegangen ist, 

und die Probleme der gegenwärtigen schwierigen Situationen sind auf die Existenz von 

Grenzen zurückzuführen; diese Tatsache ist vielen bereits klar. Der Sufismus hebt die 

Grenzen auf, die die verschiedenen Religionen voneinander trennen, indem er die ihnen 

allen zugrunde liegende Weisheit, in der sie alle vereint sind, ans Licht bringt.  

 



Gatheka 5: Verschiedene Schulen des Sufismus     11 

Gatheka 5: Verschiedene Schulen des Sufismus 
Der Sufismus ist die alte Schule des Quietismus, die alte Schule der Weisheit, die der 

Ursprung vieler Kulte mystischer und philosophischer Natur war. Wie der Ursprung aller 

okkulten und mystischen Schulen die alte Schule Ägyptens war, so hat der Sufismus im-

mer diese Schule repräsentiert und seine Bestimmung im Reich der Stille ausgearbeitet. 

 

Aus dieser Schule des Sufismus gingen vier Schulen hervor. Die erste war die Naqshiban-

dia, die mit Symbolismus, Ritualismus und Zeremonien arbeitete. Die zweite war die Ka-

daria, die die Weisheit im Bereich der bestehenden Religion des Ostens lehrte. Die dritte 

war die Soharvardia, die das Geheimnis des Lebens durch das Wissen der Metaphysik 

und die Praxis der Selbstbeherrschung lehrte. Die vierte war die Chistia, die die spiritu-

elle Idee in Bereichen wie Poesie und Musik vertrat. Aus diesen Schulen entstanden viele 

Zweige in Arabien, der Türkei, Tatarstan, Russland, Turkestan, Buchara, Afghanistan, In-

dien, Sibirien und anderen Teilen Asiens. 

 

Bei all diesen Schulen blieb das Ideal dasselbe, die Methode waren jedoch unterschied-

lich. Das Hauptideal der Sufi-Schule war es, die Vollkommenheit zu erreichen, wie sie 

Jesus Christus in der Bibel lehrte: „Seid vollkommen, wie euer Vater im Himmel vollkom-

men ist.“ Die Methode der Sufis war immer die der Selbstauslöschung, aber welches 

Selbst sollte ausgelöscht werden? Nicht das wirkliche Selbst, sondern das falsche Selbst 

(von dem man abhängig ist, indem man sich rühmt, etwas zu sein), damit sich das wirk-

liche Selbst in der Welt der Erscheinungen manifestieren kann. So arbeitet die Sufi-Me-

thode auf die Entfaltung der Seele hin, des Selbst, das ewig ist und zu dem alle Kraft und 

Schönheit gehören. 

 

Der Sufi-Orden 

Der Sufi-Orden ist eine Schule, die alle Schulen verkörpert und auf die Bedürfnisse der 

heutigen Zeit antwortet. Der Sufi-Orden ist also das Gremium derjenigen, die an spiritu-

eller Verwirklichung interessiert sind und die in den 1910 gegründeten Sufi-Orden ein-

geweiht wurden, als die Sufi-Botschaft in die westliche Welt gebracht wurde. 

Der Sufi-Orden hat die drei Objekte und zehn Gedanken, die bekannt sind. Die Rechte 



Gatheka 5: Verschiedene Schulen des Sufismus     12 

der Mitglieder des Sufi-Ordens sind überall auf der Welt die gleichen. Der Sufi-Orden 

besteht sowohl aus einem äußeren Körper als auch aus einem inneren Geist. Als äußerer 

Körper hat er seine Khankah, seine Zweige (Organisationen) und seine Logen (Zentren). 

 

Das innere Funktionieren des Ordens ist geregelt: Es gibt vier Kreise von Eingeweihten: 

den Studienkreis, den fortgeschrittenen Kreis, den inneren Kreis und den höheren Kreis. 

Man durchläuft diese Kreise schrittweise durch Einweihungen. Es gibt eine Einweihung, 

die Sufi genannt wird, bei der die Verpflichtung gegenüber dem Orden abgeschlossen 

wird. Wenn man anschließend weiterhin der Menschheit helfen möchte, wird man au-

torisiert und eingeweiht, in dieser Richtung als Khalif oder Murshid oder Murshida zu 

arbeiten. 

 

Voraussetzung für die Einweihung ist, dass jedem Mureed bestimmte Übungen oder 

Lehren anvertraut werden. Von den Mureeds wird erwartet, dass sie das Gelübde der 

Geheimhaltung einhalten und diese Übungen nicht nur vor Nichtmitgliedern, sondern 

auch vor anderen Eingeweihten geheim halten, denn eine Übung ist wie ein Rezept, das 

für eine bestimmte Person bestimmt ist, und diese Person kann es nicht an andere wei-

tergeben. Die Einweihung ist ein Vertrauen, das der Murshid seinen Mureeds entgegen-

bringt; er erwartet von ihnen Aufrichtigkeit. Vertrauen und Zuversicht werden im Mu-

reed zu einer Kraft, die es ihm ermöglicht, auf seiner spirituellen Reise fortzuschreiten. 

Das Studium einer bestimmten Philosophie allein reicht nicht aus, es muss Aufrichtigkeit 

im Leben dahinterstehen. Aufrichtigkeit muss der erste Schritt auf dem Weg der Spiri-

tualität sein. Jesus Christus bezeichnete dies als Glauben. 

 

Die Sufi-Botschaft 

In allen Epochen der Weltgeschichte und in allen alten Überlieferungen findet man Spu-

ren eines Rufs von oben herab an Gemeinschaften, Nationen, Ethnien und die Welt ins-

gesamt. Im Koran heißt es: „Wir haben unsere Gesandten in alle Teile der Erde gesandt, 

damit sie nicht sagen können, sie seien nicht rechtzeitig gewarnt worden.“ Alle Überlie-

ferungen verkünden, dass in Zeiten der Not ein Gesandter der Welt gegeben wird. 

 

Zweifellos haben die Menschen der Persönlichkeit des Botschafters eine unnötige und 



Gatheka 5: Verschiedene Schulen des Sufismus     13 

übermäßige Bedeutung beigemessen und weniger der Botschaft, und das ist der große 

Fehler, den die Menschheit in jedem Zeitalter gemacht hat. Indem sie den Botschafter 

nahmen, anstatt die Botschaft zu erkennen, betrachteten sie die Feder, die den Brief 

schrieb, anstatt den Inhalt des Briefes. Der Brief und der Schreiber sind wichtig; die Fe-

der ist nur das Instrument. So kam es zu Unterschieden in der Religion. Die Botschaft 

wurde immer und zu allen Zeiten verkündet; wenn es nötig war, wurde sie mit lauter 

Stimme verkündet, wenn sie weniger nötig war, sanft. 

 

Christus hat gesagt: „Ich bin das Alpha und das Omega“. Das bedeutet, dass er der Erste 

und der Letzte ist und somit immer da ist, und nicht, dass er zwischen den Zeiten abwe-

send ist. Mohammed prophezeite: „Nachdem die ganze Welt die Botschaft durch einen 

Menschen erhalten hat, der allen Beschränkungen und Bedingungen des menschlichen 

Lebens unterworfen ist, wird die Botschaft in Zukunft ohne diesen Anspruch gegeben 

werden.“ 

 

Die Sufi-Botschaft ist dazu bestimmt, die Welt zu erwecken und eine Warnung zu sein. 

Die Macht der inneren Kraft wirkt ständig, und das verspricht viel für das, was sich jetzt 

als ein Kern aus einigen Mureeds unter dem Namen des Sufi-Ordens bildet, um Diener 

der neuen Ära auf dem Weg Gottes und der Wahrheit zu sein. 

 

Ich wünsche mir, dass meine Mureeds, die dieses Vertrauen in ihren Herzen spüren, 

nicht nur die heiligen Weisheiten für ihre eigene Entfaltung empfangen, sondern auch 

das Privileg empfinden, eine Keimzelle für den kommenden geistigen Wiederaufbau der 

Welt zu sein. Je mehr sie sich dessen bewusstwerden, desto mehr werden sie die Ver-

antwortung spüren, die sie in ihrem Leben haben, und die Pflicht, die sie erfüllen müssen. 

Mureeds können ihre Hingabe an Murshid und an die Sache zeigen, indem sie ihr Bestes 

geben und ihre Gedanken und Bemühungen in Taten dem Wiederaufbau der geistigen 

Welt widmen. 

 

Ein Sufi hütet sein Wissen, seine Weisheit und seine Kraft in bescheidenem Gewand. Ein 

Sufi streitet nicht mit jedem über spirituelle Themen, und zwar ausfolgendem Grund: 

Die spirituelle Entwicklung eines jeden unterscheidet sich von der des anderen, das 



Gatheka 5: Verschiedene Schulen des Sufismus     14 

Wissen des einen kann nicht das Wissen des anderen sein, noch ist das Verständnis des 

einen das Verständnis des anderen. Ein Sufi diskutiert nicht über Überzeugungen, denn 

er weiß, dass sich auf jeder Stufe der spirituellen Entwicklung die Überzeugung eines 

Menschen ändert, bis man zu einer endgültigen Überzeugung gelangt, die sich nicht in 

Worten fassen lässt. 

 

Ein Sufi lernt nicht nur durch das Studium von Büchern, sondern auch durch das Studium 

des Lebens. Das ganze Leben ist für einen Sufi wie ein offenes Buch und jede Erfahrung 

ist ein Schritt vorwärts auf seiner spirituellen Reise. Ein Sufi würde eher zusammenar-

beiten als zu lehren. Ein Sufi beginnt sein Leben mit Disziplin und Verzicht und erkennt, 

dass der Weg zur Freiheit der Weg der Selbstbeherrschung, der Geduld, des Verzichts 

und der Entsagung ist. 

 

Die Freiheit ist das Ziel aller esoterischen Schulen, aber man darf nicht den Fehler ma-

chen, zu glauben, man könne mit dem beginnen, was das Ende ist. Die Freiheit am An-

fang zu erwarten, ist, als würde ein Samenkorn denken: „Ich muss sofort ein Baum sein 

und Früchte tragen.“ Die Frucht ist das Ergebnis, das Ziel und der Höhepunkt seiner Exis-

tenz; ebenso ist die Freiheit das Ergebnis des Weges. Der Weg zur Freiheit ist ein Ideal, 

dessen wahre Bedeutung zu verstehen nicht jedermanns Sache ist. 

 

Die Methode des Sufis besteht darin, dass der Sufi sich mit seinem innersten Wesen 

vereint; sein Herz ist das Heiligtum seines Gottes und sein Körper ist der Tempel Gottes; 

der Sufi betrachtet jeden Menschen nicht nur als seinen Bruder und seine Schwester, 

sondern als sich selbst. Gleichzeitig erhebt der Sufi niemals den Anspruch auf Spirituali-

tät oder Güte, noch beurteilt der Sufi irgendjemanden, außer sich selbst in seinen eige-

nen Taten. Die ständige Haltung des Sufis gegenüber anderen ist die der Liebe und Ver-

gebung. Seine Haltung gegenüber Gott ist, dass sein innerstes Wesen das Objekt seiner 

Verehrung ist, der Geliebte, den er liebt und bewundert. Das Interesse des Sufis im Le-

ben gilt der Kunst und der Schönheit, und seine Aufgabe ist der Dienst an der Mensch-

heit in jeder erdenklichen Form. 



Gatheka 6 & 7: Der Rausch des Lebens     15 

Gatheka 6 & 7: Der Rausch des Lebens 
Es gibt viele verschiedene Dinge im Leben, die berauschend sind, aber wenn man die 

Natur des Lebens betrachtet, kommt man zu dem Schluss, dass es nichts Berauschende-

res gibt als das Leben selbst. Wir können die Wahrheit dieses Gedankens erkennen, 

wenn wir uns vor Augen führen, wer wir gestern waren, und dies mit unserem heutigen 

Zustand vergleichen. Unser Glück oder Unglück, unser Reichtum oder unsere Armut von 

gestern ist für uns wie ein Traum, nur unser heutiger Zustand zählt. 

 

Dieses Leben des ständigen Aufstiegs und Falls, dieser ständige Wandel ist wie fließen-

des Wasser, und während dieses Wassers fließt, denkt man: „Ich bin dieses Was-

ser.“ Doch in Wirklichkeit weiß man nicht, was man ist. Wenn man beispielsweise von 

der Armut zum Reichtum gelangt und dieser Reichtum einem wieder genommen wird, 

klagt man; und man klagt, weil man sich nicht daran erinnert, dass man vor dem Reich-

tum arm war und aus dieser Armut zum Reichtum kam. 

 

Betrachtet man die eigenen Vorlieben im Laufe des Lebens, stellt man fest, dass man in 

jeder Entwicklungsphase des Lebens eine bestimmte Vorliebe hatte. Manchmal sehnte 

man sich nach bestimmten Dingen, und zu anderen Zeiten waren sie einem egal. Be-

trachtet man sein eigenes Leben als Beobachter, stellt man fest, dass es nichts anderes 

als ein Rausch war. Was einem Menschen einmal große Befriedigung und Stolz ver-

schafft, demütigt ihn ein andermal; was man einmal genießt, stört einen ein andermal; 

was man einmal sehr schätzt, schätzt man ein andermal überhaupt nicht. 

 

Wenn man sein Handeln im Alltag beobachtet und einen erwachten Sinn für Gerechtig-

keit und Verständnis hat, wird man sich dabei ertappen, dass man Dinge tut, die man 

nicht vorhatte zu tun, etwas sagt, das man so nicht sagen wollte, oder sich so verhält, 

dass man sich fragt: „Warum war ich so dumm“? Manchmal erlaubt man sich, jemanden 

zu lieben oder jemanden zu bewundern; das geht tagelang, wochenlang, monate- oder 

jahrelang so. Dann spürt man: „Oh, ich habe mich geirrt“, oder es kommt etwas Attrak-

tiveres; dann ist man auf einem anderen Weg, weiß nicht, wo man ist und wen man liebt. 

In der Aktion und Reaktion des eigenen Lebens tut man manchmal Dinge aus einem Im-

puls heraus, ohne darüber nachzudenken, was man tut, und manchmal bekommt man 



Gatheka 6 & 7: Der Rausch des Lebens     16 

sozusagen einen Anflug von Güte und macht mit dem weiter, was man für gut hält; 

manchmal kommt eine Reaktion, und all diese Güte ist verschwunden. In der Wirtschaft, 

im Beruf und im Handel bekommt man einen Impuls – „Ich muss dies tun“, „Ich muss 

das tun“ - und man scheint alle Kraft und allen Mut zu haben, und manchmal macht man 

weiter, und manchmal dauert es nur ein oder zwei Tage, und dann vergisst man, was 

man getan hat, und dann macht man etwas anderes. 

 

Das zeigt, dass ein Mensch in seinem Leben in der Aktivität der Welt wie ein kleines 

Stück Holz ist, das von den Wellen des Meeres angehoben wird, wenn diese steigen, und 

das wieder heruntergeworfen wird, wenn sie sinken. Deshalb haben die Hindus das Le-

ben in der Welt Bawasada genannt, einen Ozean, einen ewig wogenden Ozean. Und das 

Leben eines Menschen ist ein Treiben in diesem Ozean der Aktivität der Welt, ohne zu 

wissen, was man tut, ohne zu wissen, wohin man geht. Was einem wichtig erscheint, ist 

nur der Augenblick, den man Gegenwart nennt; die Vergangenheit ist ein Traum, die 

Zukunft liegt im Nebel, und klar ist einzig die Gegenwart. 

 

Die Bindung, Liebe und Zuneigung eines Menschen im weltlichen Leben, unterscheidet 

sich nicht sehr von der Bindung der Vögel und Tiere. Es gibt eine Zeit, in der der Sperling 

sich um seine Jungen kümmert und Körner in seinem Schnabel mitbringt und sie in die 

Schnäbel seiner Jungen hineinlegt, und diese warten ängstlich auf das Kommen der Mut-

ter. Und das geht so weiter, bis ihnen die Flügel gewachsen sind, und wenn die Jungen 

einmal die Zweige des Baumes kennengelernt haben und im Schutz der gütigen Mutter 

in den Wäldern fliegen, erinnern sie sich nicht mehr daran, wer die Mutter war, die so 

freundlich zu ihnen war. 

 

Es gibt Momente der Emotion, es gibt Impulse der Liebe, der Verbundenheit und der 

Zuneigung, aber es kommt eine Zeit, in der sie vergehen und blass werden. Und es 

kommt eine Zeit, in der der Mensch denkt, dass es etwas anderes gibt, das er begehrt 

und das er gerne lieben würde. 

Je mehr man über das weltliche Leben eines Menschen nachdenkt, desto mehr versteht 

man, dass es sich nicht sehr vom Leben eines Kindes unterscheidet. Ein Kind findet Ge-

fallen an einer Puppe, dann wird es der Puppe überdrüssig und findet Gefallen an einem 



Gatheka 6 & 7: Der Rausch des Lebens     17 

anderen Spielzeug. Und wenn das Kind in die Puppe oder das Spielzeug vernarrt ist, hält 

es sie für das Wertvollste auf der Welt, und dann kommt der Zeitpunkt, an dem das Kind 

die Puppe zerreißt und das Spielzeug zerstört. 

 

Und so ist es bei jedem Menschen; die Reichweite ist vielleicht ein wenig anders, aber 

die Handlung ist die gleiche. Alles, was man im Leben für wichtig hält, wie das Anhäufen 

von Reichtum, der Besitz von Eigentum oder das Erreichen von Ruhm hat für einen 

nichts anderes als eine berauschende Wirkung; aber nachdem man das Objekt erreicht 

hat, ist man nicht zufrieden. Der Mensch denkt: „Vielleicht gibt es noch etwas anderes 

das ich möchte, dies ist nicht das, was ich wollte.“ Was auch immer man will, man fühlt, 

dass es das Wichtigste ist, hat man es jedoch erreicht, denkt man, dass es überhaupt 

nicht wichtig ist und will etwas anderes. 

 

Bei allem, was einen erfreut und glücklich macht - seinen Vergnügungen, seinem Thea-

terbesuch, seinen bewegten Bildern, Golf, Polo und Tennis – es scheint einen zu amü-

sieren, in einem Rätsel zu stecken und nicht zu wissen, wohin man geht. Es scheint, als 

hätte man nur den Wunsch, seine Zeit zu vertreiben, und wisse nicht, wohin man geht 

oder was man tut. Und was der Mensch als Vergnügen bezeichnet, ist der Moment, in 

dem er oder sie von den Aktivitäten des Lebens berauscht ist. 

 

Alles, was die Augen vor der Realität verschließt, alles, was uns ein Lebensgefühl vermit-

telt, allem, dem wir uns hingeben und uns einer Tätigkeit bewusst sein können, das nen-

nen wir Vergnügen. Es liegt in der Natur des Menschen, dass alles, woran er sich ge-

wöhnt sein Vergnügen ist, beim Essen, beim Trinken, bei jeder Tätigkeit. Gewöhnt man 

sich an das Bittere, dann ist das Bittere sein Vergnügen; gewöhnt man sich an das Saure, 

dann ist das Saure sein Vergnügen; gewöhnt man sich daran, Süßes zu essen, dann mag 

man Süßes. 

 

Wenn man sich daran gewöhnt hat, sich über sein Leben zu beschweren, und wenn man 

nichts hat, worüber man sich beschweren kann, dann sucht man nach etwas, worüber 

man sich beschweren kann. Ein anderer wiederum will das Mitleid der anderen, er will 

sich darüber beschweren, dass er von anderen schlecht behandelt wird, er sucht nach 



Gatheka 6 & 7: Der Rausch des Lebens     18 

einer Behandlung, über die er sich beschweren kann. Das ist eine Art Rausch. 

 

Dann gibt es Menschen, die die Gewohnheit haben zu stehlen; sie freuen sich daran, es 

wird zur Gewohnheit; wenn sich ein anderer Weg vor ihnen öffnet, sind sie nicht erfreut, 

und wollen ihn nicht haben. Auf diese Weise gewöhnen sich die Menschen an be-

stimmte Dinge im Leben, die zu einem Vergnügen, zu einem Rauschzustand werden. 

 

Es gibt viele Menschen, bei denen es zur Gewohnheit wird, sich über Dinge Sorgen zu 

machen. Die kleinste Kleinigkeit beunruhigt sie sehr. Sie hegen und pflegen den kleins-

ten Kummer, den sie haben, als wäre er eine Pflanze, die sie gießen und nähren. 

 

Viele gewöhnen sich auch, direkt oder indirekt, bewusst oder unbewusst, an das Krank-

sein, und die Krankheit ist mehr eine Art Rausch als eine Realität. Und solange man an 

die Krankheit denkt, hält man sie sozusagen aufrecht, und sie setzt sich im Körper fest 

und kein Arzt kann sie heilen. Kummer und Krankheit sind auch eine Art Rausch oder 

Betäubung. 

 

Die Lebensbedingungen eines jeden Menschen, seine Umgebung und die Lebensbedin-

gungen eines jeden Individuums erschaffen eine Illusion und einen Rausch, sodass man 

die Bedingungen der Menschen um sich herum, der Menschen der Stadt, in der man 

lebt, und des Landes, in dem man lebt, nicht mehr wahrnimmt. Und dieser Rausch hält 

nicht nur im Wachzustand an, sondern er setzt sich auch in den Träumen fort, denn ein 

Betrunkener träumt auch von den Dingen, die mit seiner Trunkenheit zu tun haben. 

Wenn man Freude oder Kummer hat, eine Sorge oder ein Vergnügen, so wird dieser 

Zustand auch im Traum anhalten. Tag und Nacht besteht der Traum weiter, und die 

Fortsetzung des Traums dauert bei manchen das ganze Leben, bei anderen eine be-

stimmte Zeit. 

 

Aber die Menschen lieben diesen Rausch so sehr, wie der Betrunkene den Rausch des 

Weins liebt. Wenn eine Person in ihrem Traum nach etwas Interessantem sucht und 

jemand anderes versucht, sie zu wecken, hat sie beim Aufwachen sogar für einen Mo-

ment das Gefühl, dass sie schlafen gehen und diesen interessanten Traum zu Ende 



Gatheka 6 & 7: Der Rausch des Lebens     19 

träumen sollte. Sie wissen, dass es ein Traum war und wenn jemand sie weckt, möchten 

sie weiterschlafen und ihren interessanten Traum zu Ende träumen. Dieser Rausch kann 

in allen Bereichen des Lebens beobachtet werden, sogar in religiösen, philosophischen 

und mystischen Aspekten des Lebens manifestiert er sich. 

 

Die Menschen suchen die Feinsinnigkeiten, sie wollen etwas wissen, das sie nicht ver-

stehen können, sie freuen sich, wenn man ihnen etwas sagt, das ihr Verstand nicht ver-

stehen kann. Gib jemandem die einfache Wahrheit, sie wird ihm nicht gefallen, man 

möchte etwas vorfinden, das man nicht verstehen kann. Als Lehrer wie Jesus Christus 

auf die Erde kamen und die Botschaft der Wahrheit in einfachen Worten verkündeten, 

sagten die Menschen von damals: „Das steht in unserem Buch, das wissen wir 

schon.“ Aber wann immer versucht wurde, die Menschen zu mystifizieren und ihnen 

von Feen und Geistern zu erzählen, waren sie erfreut, sie wollten verstehen, was sie 

nicht verstehen konnten. 

 

Doch immer war das, was als spirituelle oder religiöse Wahrheit bezeichnet wird, der 

Schlüssel zu jener letzten Wahrheit, die aufgrund der Berauschung nicht gesehen wer-

den kann. Und diese Wahrheit kann niemand einem anderen Menschen geben. Sie ist 

in jeder Seele, denn die menschliche Seele selbst ist diese Wahrheit. Und wenn jemand 

etwas geben kann, dann kann er nur die Mittel geben, durch die die Wahrheit erkannt 

werden kann. Die Religionen waren in ihren verschiedenen Formen Methoden. Durch 

diese Methoden wurden die Menschen von den inspirierten Seelen gelehrt, diese Wahr-

heit zu erkennen und von dieser Wahrheit, die in der Seele eines jeden Menschen ist, zu 

profitieren. Aber anstatt auf diese Art und Weise von einer Religion zu profitieren, ha-

ben die Menschen nur den äußeren Teil der Religion als ihre Religion angenommen und 

haben mit anderen gekämpft und gesagt: „Meine Religion ist die einzig richtige, eure 

Religion ist falsch.“ 

 

Aber es hat schon immer einige Weise gegeben, denn in der Bibel heißt es, dass die 

Weisen aus dem Morgenland kamen, um das Kind zu sehen, als Jesus Christus geboren 

wurde. Was bedeutet das? Es bedeutet, dass es zu verschiedenen Zeiten Weise gab, 

deren Lebensaufgabe es war, sich selbst nüchtern zu halten, trotz des Rausches um sie 



Gatheka 6 & 7: Der Rausch des Lebens     20 

herum, und ihren Mitmenschen zu helfen, ebenfalls nüchtern zu werden. 

Unter denen, die durch ihre Nüchternheit weise waren, gab es einige, die große Inspira-

tion, große Macht und Kontrolle über sich selbst und über das Leben im Inneren und 

Äußeren hatten. Und es sind solche weisen Menschen, die mit dem Namen „Hei-

lige“ oder „Weise“ oder „Propheten“ oder „Meister“ bezeichnet wurden. 

 

Selbst wenn die Menschen diesen Weisen folgten oder sie akzeptierten, haben sie durch 

ihren Rausch einen von ihnen als ihren Propheten oder Lehrer vereinnahmt und ihren 

Rausch und ihre Trunkenheit verteidigt. Und genauso wie ein Betrunkener einen ande-

ren Menschen, der vielleicht anders ist als er, der anders denkt, fühlt oder handelt, ge-

dankenlos schlägt oder verletzt, wurden meist die großen Menschen der Welt, die ka-

men, um der Menschheit zu helfen, getötet, gekreuzigt, verletzt oder gefoltert. Aber sie 

haben sich nicht darüber beschwert, sondern es als eine natürliche Konsequenz hinge-

nommen. Sie verstanden, dass sie sich in einer Welt des Rausches oder der Trunkenheit 

befanden und dass es natürlich ist, dass ein Betrunkener verletzen oder schaden muss. 

So war die Geschichte der Welt, egal in welchem Teil der Welt die Botschaft Gottes ver-

kündet wurde. 

 

In Wirklichkeit stammt die Botschaft aus einer einzigen Quelle, und das ist Gott. Wel-

chen Namen die Weisen der Botschaft auch gaben, es war nicht ihre Botschaft, sondern 

die Botschaft Gottes. Diejenigen, deren Herzen Augen hatten, um zu sehen, und Ohren, 

um zu hören, haben denselben Boten erkannt und gesehen, denn sie haben die Bot-

schaft empfangen. Diejenigen aber, deren Herzen weder Augen noch Ohren hatten, hiel-

ten den Boten für wichtig, nicht die Botschaft. Zu welcher Zeit auch immer diese Bot-

schaft kam und in welcher Form auch immer sie gekleidet war, es war nur diese eine 

Botschaft, die Botschaft der Weisheit. 

 

Und es scheint, als habe die Trunkenheit der Welt zugenommen, und zwar in einem 

solchen Ausmaß, dass es in letzter Zeit [im Ersten Weltkrieg] zu großem Blutvergießen 

und Unheil gekommen ist, wie es in der Weltgeschichte einmalig ist. Das zeigt, dass die 

Trunkenheit der Welt ihren Gipfel erreicht hat. Und niemand kann leugnen, dass die 

Welt auch jetzt nicht in einem nüchternen Zustand ist. Auch jetzt sind die Spuren dieser 



Gatheka 6 & 7: Der Rausch des Lebens     21 

Trunkenheit in der Unruhe der Zeit zu finden, auch wenn das große Blutvergießen vor-

erst vorüber ist. 

 

Die Sufi-Bewegung hat ihren Ursprung im Wort Sophia, was Weisheit bedeutet, die Bot-

schaft der Weisheit. Und ihr Ziel ist dasselbe, wie zu allen Zeiten der Weltgeschichte: der 

Menschheit diese Nüchternheit zu bringen und die Liebe zum Nächsten zu bewirken. 

Zweifellos sind Politik, Bildung oder Wirtschaft Mittel, um Menschen verschiedener Eth-

nien oder Nationen in Kontakt zu bringen, jedoch ist die geistige Wahrheit und das Ver-

ständnis vom Leben das einzige Mittel, um jenes Gefühl der Verwandtschaft in der Welt 

hervorzurufen, dass durch nichts anderes bewirkt werden kann. 

 

Die Botschaft zielt nicht darauf ab, eine exklusive Gemeinschaft zu bilden, da es bereits 

so viele Gemeinschaften gibt, die einander bekämpfen. Das Ziel der Botschaft ist es, ein 

besseres Verständnis zwischen den verschiedenen Gemeinschaften in Bezug auf die Er-

kenntnis der Wahrheit zu erreichen. Es handelt sich nicht um eine neue Religion. Wie 

könnte dies eine neue Religion sein, wenn Jesus Christus gesagt hat: „Ich bin nicht ge-

kommen, um ein neues Gesetz zu geben, sondern um die Religion zu erfüllen.“ Dies ist 

die Verbindung der Religionen. 

 

Das Hauptziel dieser Bewegung ist es, die Religionen der Welt neu zu beleben und auf 

diese Weise die Anhänger der verschiedenen Religionen in freundschaftlichem Ver-

ständnis und in Toleranz zusammenzubringen. Alle werden im Sufi-Orden mit offenen 

Armen empfangen, unabhängig von ihrer Religion, Kirche oder ihrem Glauben, es gibt 

keine Einmischung in diese Bereiche. Es gibt persönliche Hilfe und Anleitung in den Me-

thoden der Meditation. Es gibt einen Studiengang, um die Probleme des Lebens zu be-

trachten. Und das Hauptziel jedes Ordensmitglieds ist es, das Beste zu tun, was in seiner 

Macht steht, um dieses Verständnis herbeizuführen, damit die gesamte Menschheit 

eine einzige Familie in der Elternschaft Gottes werden kann. 



Gatheka 8: Der Weg der Initiation     22 

Gatheka 8: Der Weg der Initiation 
Im wahren Sinne des Wortes „Initiation“ ist das Wort selbst seine Bedeutung. Einwei-

hung bedeutet, eine Initiative in eine Richtung zu ergreifen, die von anderen nicht allge-

mein verstanden wird. Daher erfordert die Initiation Mut und den Wunsch, spirituell 

voranzukommen, auch wenn dies nicht der Weg eines jeden im Leben zu sein scheint. 

Deshalb ist es die erste Pflicht eines Mureeds, sich durch keinen gegnerischen Einfluss 

oder durch etwas, das gegen den eingeschlagenen Weg gesagt wird, in seinem Glauben 

erschüttern zu lassen. Man darf sich von niemandem entmutigen lassen. Der Mureed 

muss so fest auf seinem Weg stehen, dass er, wenn die ganze Welt sagt: „Es ist ein fal-

scher Weg“, der Mureed erwidert: „Es ist der richtige Weg.“ Wenn jemand sagt, dass es 

tausend Jahre oder vielleicht noch länger dauern wird, muss der Mureed sagen können: 

„Wenn es tausend Jahre dauert, werde ich die Geduld haben, es durchzuziehen.“ 

 

In der persischen Sprache wird dies als die Arbeit des Baz, des Wanderers des Himmels, 

bezeichnet. Auf diesem mystischen Weg sind Mut, Standhaftigkeit und Geduld die wich-

tigsten Voraussetzungen, aber auch Vertrauen in den Lehrer, von dessen Hand man die 

Einweihung erhält, sowie Verständnis für die Idee der Schülerschaft sind wichtig. Im Os-

ten, wo der Weg der Schülerschaft seit Jahrtausenden verstanden wird, werden diese 

Dinge als am wichtigsten und als von der Hand des Lehrers annehmbar angesehen; in-

sofern verstehen sie sich als Disziplin und Vertrauen in den Lehrer. 

 

Wie wenige Menschen auf der Welt kennen Vertrauen! Es geht nicht darum, einem an-

deren zu vertrauen, auch nicht dem Lehrer, sondern sich selbst. Wer in seinem Leben 

nicht erfahren hat, wie man anderen vertraut, ist nicht in der Lage, sich selbst voll zu 

vertrauen. Es stellt sich die Frage: „Wenn wir vertrauten und unser Vertrauen vergeblich 

war, sollten wir dann nicht enttäuscht sein?“ Die Antwort lautet: „Wir müssen um des 

Vertrauens willen vertrauen, und nicht um eines anderen willen oder um zu sehen, wel-

che Früchte es bringt.“ Vollständiges Vertrauen ist die größte Kraft in der Welt. Man-

gelndes Vertrauen ist Schwäche. Selbst wenn du durch Vertrauen verlierst, ist deine 

Macht größer, als wenn du vielleicht gewonnen hättest ohne Vertrauen zu entwickeln. 

 

Auf dem Weg ist auch Geduld notwendig. Vielleicht wird es überraschen, wenn ich sage, 



Gatheka 8: Der Weg der Initiation     23 

dass mein Murshid erst nach meiner Einführung in den Orden der Sufis und sechs Mo-

naten ununterbrochener Anwesenheit sein erstes Wort zum Thema Sufismus gesagt hat. 

Es ist noch amüsanter, dass er, sobald ich mein Notizbuch herausnahm, zu einem ande-

ren Thema überging; es war zu Ende. Ein Satz nach sechs Monaten! Man könnte denken: 

„Was für eine lange Zeit. Ein halbes Jahr vor seinem Lehrer zu sitzen und nichts zu ler-

nen!“ Aber, Freunde, es sind nicht die Worte, es ist etwas anderes. Würden Worte aus-

reichen, gäbe es Bibliotheken voller okkulter und mystischer Bücher. Es ist das Leben 

selbst, es ist das Leben. Diejenigen, die das Leben der Einweihung leben, leben und ma-

chen andere, die mit ihnen in Kontakt kommen, lebendig. Erinnere dich also daran, dass 

du im Sufi-Orden nicht vor allem zum Studieren eingeweiht wirst, sondern um zu ver-

stehen, was echte Schülerschaft bedeutet, und dem zu folgen. 

 

Was das Thema Disziplin betrifft, so ist jeder, der keinen Sinn für Disziplin hat, ohne die 

Kraft der Selbstbeherrschung. Es ist die Disziplin, die das Ideal lehrt, und das Ideal ist 

Selbstdisziplin. Nur ein Soldat kann ein guter Hauptmann werden. In alten Zeiten schick-

ten die Könige ihre Prinzen als Soldaten los, damit sie lernten, was Disziplin bedeutet. 

Der Weg der Einweihung ist die Schulung des Egos; es ist die Selbstdisziplin, die auf dem 

Weg der Schülerschaft erlernt wird. 

 

Nun stellt sich die Frage: „Was kann man sich unter dem Weg der Einweihung vorstellen? 

Was muss unser Ziel sein, was dürfen wir von ihm erwarten?“ Ist es, dass wir erwarten 

können gut oder gesund oder magnetisch oder kraftvoll oder körperlich entwickelt oder 

hellsichtig zu sein? Nichts davon müsst ihr sein, obwohl ihr all diese Dinge natürlich kul-

tivieren werdet. Strebt nicht nach diesen Dingen. Angenommen, du entwickelst Kraft 

und weißt nicht, wie du sie einsetzen kannst, dann wird das Ergebnis katastrophal sein. 

Angenommen, du entwickelst Magnetismus, und ziehst durch diese Kraft alles an, Gutes 

und Schlechtes; dann wird es schwierig sein, das wieder loszuwerden, was du durch 

deine Kraft angezogen hast. Oder du bist sehr nett, so nett, dass jeder schlecht zu dir ist, 

du bist zu gut, um in dieser Welt zu leben und wirst dir selbst zur Last fallen. 

Diese Dinge sollten nicht durch die Einweihung gesucht werden. 

 

Das Ziel ist es, Gott in dir selbst zu finden: tief in dich selbst einzutauchen, damit du die 



Gatheka 8: Der Weg der Initiation     24 

Einheit des ganzen Seins berühren kannst. Durch die Kraft der Einweihung arbeitest du 

auf dieses Ziel hin, so dass du von innen heraus alle Inspiration und all den Segen in 

deinem Leben bekommst. 

 

Dazu sind zwei Dinge notwendig: Das eine ist, die Übungen, die dir gegeben werden, 

regelmäßig und mit Herz und Seele zu machen; das andere ist, die Studien, die gegeben 

werden, nicht nur als ein bisschen Lesen zu betrachten, sondern über jedes Wort nach-

zudenken. Je mehr du über die Lehren nachdenkst, desto mehr werden sie die Wirkung 

haben dein Herz zu öffnen. Lesen ist eine Sache, Kontemplation eine andere. Die Gathe-

kas müssen kontempliert werden. Nimm nicht einmal das einfachste Wort oder den ein-

fachsten Satz als selbstverständlich hin. Denke an die Hindus, Chinesen und Parsen, die 

seit Tausenden von Jahren, seit Generationen, immer wieder über die heiligen Schriften 

nachgedacht haben, und die nie müde wurden, sie zu lesen. 



Gatheka 9: Reinkarnation     25 

Gatheka 9: Reinkarnation  
Die Leute haben mich oft gefragt: Was sagt der Sufi über die Reinkarnation? Mein 

Schweigen manchmal und mein „Ja“ und „Nein“ ein anderes Mal haben es vage gehalten. 

Einige dachten vielleicht, dass ich nicht daran glaube und dass, wenn ich nicht daran 

glaube, dann glauben die Sufis natürlich auch nicht daran. Das ist jedoch nicht der Fall. 

Jeder Sufi ist frei, das zu glauben, was er oder sie für richtig hält und was er oder sie 

verstehen kann. Man ist nicht auf einen bestimmten Glauben festgelegt. Wenn ein Sufi 

an eine bestimmte Lehre glaubt, verlässt er deshalb den Sufismus nicht, genauso wenig 

wie man den Sufi-Orden verlässt, wenn man nicht glaubt. Es herrscht vollkommene 

Glaubensfreiheit. 

 

Für mein „Ja“ gab es einen Grund und für mein „Nein“ gab es einen Grund, jedoch nicht 

für mich selbst, sondern für die Person, die mir die Frage stellte. Die Menschen in der 

Welt wollen Dinge festschreiben, Dinge, die von feinster Natur sind und die sich nicht in 

Worte fassen lassen. Wenn ein Mensch das Jenseits beschreibt, ist das, als wollte man 

die Seele wiegen oder den Geist fotografieren. Ich persönlich bin der Meinung, dass Sie 

selbst in der Lage sind erkennen zu können, was das Jenseits ist. Sie dürfen sich nicht 

auf meine Worte verlassen. Selbstverwirklichung ist das Ziel. Der Glaube an Doktrinen 

ist wie Pillen, die man kranken Menschen zur Heilung gibt. 

 

In der Tat sind alle Dinge bis zu einem gewissen Punkt wahr, aber wenn man sie mit der 

ultimativen Wahrheit vergleicht, schaffen sie es nicht sich als existent zu erweisen. Die 

Dinge erscheinen von jeder Ebene aus, von der aus man sie betrachtet, anders, und 

wenn ein Mensch, der auf der flachen Erde steht, einen Menschen, der auf dem Gipfel 

eines Berges steht, fragt: „Glaubst du auch etwas?“, dann kann der Mensch nicht viel 

sagen. Der Fragende muss auf den Gipfel des Berges kommen und nachsehen. Bis dahin 

kann es keine Gesprächsverbindung zwischen ihnen geben. 

 

Die Methode der Sufis ist Stille und stiller Fortschritt, um zu dem Stadium zu gelangen, 

in dem man selbst sehen kann. Man kann sagen, dass man Geduld braucht. Ja, aber der 

spirituelle Weg ist für die Geduldigen, und Geduld ist die schwierigste Sache. 

 



Gatheka 10: Die Wechselwirksamkeit des inneren und äußeren Lebens     26 

Gatheka 10: Die Wechselwirksamkeit des inneren und äußeren Lebens 
Dieses Thema kann unter drei verschiedenen Gesichtspunkten betrachtet werden: Ers-

tens, wie unser physischer Körper alles, was er zu sich nimmt, wie Essen, Trinken und 

Medizin, ausdrückt. Wenn ein Mensch gröbere oder feinere oder reinere Nahrung zu 

sich nimmt, zeigt sich das im Äußeren. Beachtet ein Mensch dies nicht, zeigt sich das 

auch nach außen hin. Der Körper zeigt die gleiche Natur wie die Erde, von der er geerbt 

hat und zu der er gehört.  Die Natur der Erde ist so, dass sie, wenn sie den Samen von 

Blumen aufnimmt, Blumen hervorbringt, und wenn sie den Samen von Früchten auf-

nimmt, Früchte produziert, und wenn sie den Samen von Gift aufnimmt, Gift hervor-

bringt. All diese verschiedenen Dinge werden erzeugt, aber das Ergebnis ist das, was 

aufgenommen wurde. Es gibt nichts, was man isst oder trinkt oder was dieser Körper 

aufnimmt, das nicht insgesamt so assimiliert wird, dass dieser Körper es nicht nach au-

ßen zeigt. Das ist die Bedeutung dieses Themas bei der Betrachtung unseres physischen 

Körpers. 

 

Und wenn wir noch weiterdenken, werden wir die Wirkung des Körpers auf den Geist 

und die Wirkung des Geistes auf den Körper erkennen. Dies wird deutlich, wenn man 

betrachtet, wie Rauschmittel auf den Geist wirken. Wenn etwas ganz Materielles und 

Physisches eingenommen wird, wirkt es auf den nicht materiellen Geist. Der Geist ist in 

der Tat viel größer als das, was die Wissenschaftler heute als Geist bezeichnen - das 

Gehirn. 

 

Das Wort „Geist (mind)“ kommt von dem Sanskrit-Wort Mana, von dem wiederum das 

englische Wort „man“ abgeleitet wurde. Was ist also eigentlich ein Mensch? Was ist der 

Geist eines Menschen? Nach den Worten von Jesus Christus ist ein Mensch so, wie er 

denkt, ein Mensch ist seine Gedanken, ein Mensch ist sein Geist. Es ist also nicht immer 

der Körper, dem man so viel zuschreibt und mit dem man sich identifiziert; die wahre 

Identifikation ist der Geist. 

 

Alles, was man auch physisch zu sich nimmt, sei es in Form von Nahrung oder Rausch-

mitteln, hat nicht nur Auswirkungen auf den Körper, sondern auch auf den Geist. Nicht 

nur das, was der Körper zu sich nimmt, sondern auch das, was der Geist durch die Sinne 



Gatheka 10: Die Wechselwirksamkeit des inneren und äußeren Lebens     27 

aufnimmt, hat seinen Einfluss auf den Körper. Zum Beispiel wird alles, was man sieht, 

dem Geist eingeprägt. Man kann nicht anders, es geschieht mechanisch, der Eindruck 

wird gespeichert. Alles, was man hört, riecht, schmeckt oder berührt, hat nicht nur Aus-

wirkungen auf den Körper, sondern auch auf den Geist. Das bedeutet, dass der Kontakt 

mit der äußeren Welt so beschaffen ist, dass ein ständiger mechanischer Austausch 

stattfindet; in jedem Augenblick des Lebens nimmt man an allem Teil, was die Sinne 

einem erlauben aufzunehmen. 

 

Wer nach den Fehlern anderer Ausschau hält und auf das Böse blickt, obwohl er selbst 

nicht böse ist, nimmt deshalb sehr oft an allem Bösen teil, ohne es zu wissen. Ein Beispiel: 

Ein Mensch ist von einem betrügerischen Menschen beeindruckt. Die Folge dieses Ein-

drucks ist nun, dass er selbst dann, wenn er seinen Blick auf eine ehrliche Person richtet, 

den Eindruck von Betrug hat. Und hieraus resultiert eine pessimistische Haltung. 

 

Ein Mensch, der einmal enttäuscht wurde, ist immer auf der Suche; selbst bei einem 

ehrlichen Menschen sucht er nach Betrug; der Mensch trägt diesen Eindruck in sich. Ein 

Jäger zum Beispiel, der mit einer Ohrfeige eines Löwen aus dem Wald kommt, erschrickt 

zuhause sogar vor der Liebkosung seiner gütigen Mutter, weil er glaubt, der Löwe sei 

gekommen. 

 

Bedenken Sie, wie viele Eindrücke, angenehme wie unangenehme, wir von morgens bis 

abends aufnehmen, ohne die Folgen zu kennen. Auf diese Weise wird der Mensch böse, 

ohne es zu wollen. Denn in der Tat wird niemand böse geboren. Zwar gehört der Körper 

der Erde, doch die Seele gehört Gott. Und von oben hat jeder nichts anderes als Güte 

empfangen. Selbst beim bösesten Menschen der Welt ist, wenn man die tiefste Tiefe 

seines Wesens berührt, nichts als Güte vorhanden. Wenn es also so etwas wie Boshaf-

tigkeit oder Schlechtigkeit gibt, dann nur, weil jemand sie sich angeeignet hat, und das 

ist natürlich, denn jeder Mensch ist empfänglich für Eindrücke. 

 

Zweifellos liegt das Geheimnis dessen, was man als Aberglauben an das Omen bezeich-

nen könnte, der im Osten und manchmal auch im Westen existiert, im Eindruck. Man 

hat zum Beispiel geglaubt, dass, wenn man den Klang einer bestimmten Glocke hört, ein 



Gatheka 10: Die Wechselwirksamkeit des inneren und äußeren Lebens     28 

Todesfall in der Umgebung eintreten wird, oder dass, wenn man eine bestimmte Person 

sieht, Glück oder Unglück über die Familie kommt. Die Menschen haben manchmal blind 

geglaubt und viele, viele Jahre lang weiter geglaubt. Intellektuelle dachten, dass an die-

sem Aberglauben nichts dran sei, und ignorierten ihn. Am Ende des Studiums wird man 

jedoch feststellen, dass das Geheimnis all dieses Aberglaubens nichts anderes als Ein-

drücke sind, dass alles, was der Geist durch die Sinne aufgenommen hat, seine Wirkung 

hat, nicht nur auf den Körper, sondern auch auf die eigenen Angelegenheiten. 

 

Es gibt die Wissenschaft der Physiognomie oder Phrenologie, die so weit geht zu sagen, 

dass das, was man aufnimmt, dazu beiträgt, die verschiedenen Muskeln der Gesichts-

züge und des Kopfes entsprechend zu formen. Und im Qur'an steht geschrieben, dass 

jeder Teil des Wesens Zeugnis von den Handlungen des Menschen ablegt. Ich würde 

behaupten, dass er nicht erst im Jenseits Zeugnis ablegen muss, er legt es jede Stunde 

des Tages ab. Untersucht man das Leben, wird man feststellen, dass der Geist und der 

Körper von dem geformt werden, was man aus der äußeren Welt aufnimmt. 

 

Mit den Worten Christi: „Wo dein Schatz ist, da wird auch dein Herz sein“. Alles, was 

man schätzt, erschafft man in sich selbst; man erschafft in sich selbst all das, was man 

schätzt. Zweifellos wird ein Mensch, der die Schönheit bewundert, immer an all dem 

teilhaben, was er als schön ansieht: Schönheit der Form, der Farbe, der Linie und dar-

über hinaus Schönheit der Art und Weise und der Haltung, was eine noch größere 

Schönheit ist. 

 

Zweifellos vernachlässigen die Menschen im gegenwärtigen Zustand der Welt die 

Schönheit der Kultur und der Feinheit sehr stark. Das ist ohne Zweifel ein Warnsignal 

dafür, dass die Welt, anstatt vorwärts zu gehen, rückwärts geht, denn Zivilisation ist 

nicht nur industrielle Entwicklung oder materielle Kultur. Wenn das als Zivilisation be-

zeichnet wird, ist es nicht das richtige Wort für die richtige Sache. Und die Erklärung für 

Zivilisation ist nicht sehr schwer zu geben. Sie ist ein Fortschritt in Richtung Harmonie, 

Schönheit und Liebe. Wenn man sich von diesen drei großen Lebensprinzipien entfernt, 

kann man zwar sehr kreativ sein, es ist dann aber keine Zivilisation mehr. 

Zweifellos hat jede Ethnie und jeder Glaube seine Prinzipien von Recht und Unrecht, 



Gatheka 10: Die Wechselwirksamkeit des inneren und äußeren Lebens     29 

aber es gibt ein fundamentales religiöses Prinzip, in dem sich alle Glaubensrichtungen 

und alle Völker treffen können: das Prinzip, Schönheit im Handeln, in der Haltung, im 

Denken und im Fühlen zu sehen. Es gibt keine Handlung, die den Stempel „falsch“ oder 

„richtig“ hat. Aber was falsch oder böse sein kann, ist das, was unser Verstand als falsch 

oder böse ansieht, weil es frei von Schönheit ist. 

 

Wer die Schönheit in all ihren Formen sucht, im Handeln, im Fühlen und im Verhalten - 

wird Schönheit in sein Herz eingravieren.  All die Großen, die von Zeit zu Zeit in die Welt 

gekommen sind, um die Menschheit zu einer größeren Wahrheit zu erwecken, was ha-

ben sie gelehrt, was haben sie gebracht? Sie brachten Schönheit. Es geht nicht darum, 

was sie lehrten, sondern darum, was sie selbst waren. 

 

Das intellektuelle Verständnis von Schönheit oder das Reden über die Schönheit reicht 

nicht aus; man kann nicht genug darüber reden, man kann nicht genug darüber spre-

chen. Worte sind zu unzureichend, um das Gute oder die Schönheit auszudrücken. Man 

könnte tausend Worte sagen und wäre doch nie in der Lage, sie auszudrücken. Denn es 

ist etwas, das jenseits der Worte liegt, und nur die Seele kann es verstehen. 

 

Wer in seinem Leben, in jeder Kleinigkeit, die er tut, immer dem Gebot der Schönheit 

folgt, wird immer Erfolg haben und immer in der Lage sein, zwischen richtig und falsch 

sowie zwischen gut und schlecht zu unterscheiden. 



Gatheka 11: Die Wahrheit und der Weg     30 

Gatheka 11: Die Wahrheit und der Weg 
Vom spirituellen Standpunkt aus betrachtet, wird der religiöse Aspekt durch eine indi-

sche Geschichte von der Zauberlaterne veranschaulicht, die Aladin sah. Was ist diese 

magische Laterne? Sie ist im Herzen einer jeden Seele verborgen. Vorübergehend wird 

ihr Licht verdeckt, und die Tragödie des Lebens entsteht durch diese Verdeckung des 

Lichts. Warum sucht man nach Glück? Weil das Glück das eigene Wesen ist. Nicht, weil 

man das Glück liebt oder glücklich sein möchte, sondern weil man selbst das Glück ist. 

Und warum sucht man es? Man sucht es, weil man selbst das Glück ist, und wenn man 

das Glück verschlossen vorfindet, möchte man es suchen. Der Fehler, den man macht, 

und den vielleicht jeder macht, ist, dass man das Glück, das man im Inneren finden 

könnte, im Außen sucht. 

 

Die mächtigsten Worte, die Christus gesprochen hat, sind. „Ich bin die Wahrheit und ich 

bin der Weg.“ Denken Sie nun über diesen Satz nach: Ich bin die Wahrheit und ich bin 

der Weg. Es gibt zwei Dinge: die Wahrheit und den Weg. Wenn Menschen diese beiden 

Dinge verwechseln, werden sie verwirrt und können den Weg nicht finden. In erster Li-

nie benutzt der Mensch das Wort „Wahrheit“ immer falsch. Denn man nennt Tatsachen 

immer „die Wahrheit“, aber die Wahrheit ist etwas, das die Tatsachen ganz und gar aus-

löscht. Aber was sind dann Tatsachen? Eine Tatsache ist die Illusion der Wahrheit, aber 

eine Tatsache ist nicht die Wahrheit. 

 

Nun werden Sie mich vielleicht fragen: „Was ist Wahrheit?“ Das ist die eine Sache, über 

die man nicht mit Worten sprechen kann. Während meiner Reisen wurde ich sehr oft 

gefragt: „Aber sag uns die Wahrheit, sag uns etwas über die Wahrheit.“ Wenn die Leute 

mich sehr bedrängten, wollte ich manchmal ein paar Ziegelsteine haben, darauf „Wahr-

heit“ schreiben und sagen: „Nun haltet sie fest, denn dies ist die Wahrheit.“ Denn wenn 

die Wahrheit so klein wäre, dass unsere menschlichen Worte sie erfassen könnte, dann 

könnte sie nicht die Wahrheit sein. Deshalb haben die Sufis die Wahrheit immer mit dem 

Wort Haqq bezeichnet, was Gott selbst bedeutet. Es ist diese Wahrheit, die wir alle su-

chen. Es ist das Wunderbarste in der Welt zu sehen, dass eine Person, wie unehrlich sie 

auch sein mag, nicht will, dass eine andere Person sie täuscht oder ihr gegenüber un-

ehrlich ist. Selbst eine Person, deren Beruf es mit sich bringt, von morgens bis abends 



Gatheka 11: Die Wahrheit und der Weg     31 

zu lügen, möchte trotzdem nicht, dass ihr Ehepartner sie anlügt, wenn er nach Hause 

kommt. 

 

Wir geben uns jedoch mit Tatsachen zufrieden und nehmen an, dass sie die Wahrheit 

sind. Durch diese Genügsamkeit existieren in dieser Welt so viele Glaubensbekenntnisse 

und Überzeugungen, die sich gegenseitig bekämpfen. Doch nichts kann das Verlangen 

unserer Seele stillen, die ständig auf der Suche nach der unaussprechlichen Wahrheit ist. 

 

„Ich bin der Weg“ ist ein großes Problem, das es zu bedenken gilt. Wer ihn finden will, 

macht im ersten Schritt sehr oft einen Fehler. Man kann ihn finden, aber nicht immer. 

Es ist sehr seltsam, dass jemand jahrelang Grammatik, Musik oder Wissenschaft studiert, 

aber wenn es um die Wahrheit geht, erwartet er eine direkte Antwort von dir. Wenn es 

sich hierbei um einen Mangel an Geduld handeln würde, wäre das entschuldbar, aber 

das ist selten der Fall. Vielmehr liegt es daran, dass man die Wahrheit so geringschätzt. 

 

Wenn man zu eifrig oder zu ungeduldig wäre, könnte man die Wahrheit vielleicht in ei-

nem Schritt erreichen; es gibt allen Grund, hoffnungsvoll zu sein. Obwohl es schwierig 

ist, Gold zu bekommen, ist es nicht so schwierig, wenn man wirklich die Wahrheit will. 

Gold ist etwas Äußeres, aber die Wahrheit ist etwas in uns selbst. Wie sehr wandert man 

sein ganzes Leben lang auf der Suche nach etwas, das man nur in sich selbst finden kann. 

 

Es braucht nur eine Voraussetzung: den Weg. Warum gibt es einen Weg? Der Grund 

liegt nicht darin, dass es nicht schon einen Weg zwischen dem Menschen und Gott gibt. 

Es gab einen Weg zwischen jedem Menschen und Gott, doch jeder ist von diesem Weg 

abgekommen. Deshalb zeigt jedem sein älterer Bruder oder seine ältere Schwester den 

Weg. Gäbe es keinen Weg, wäre es sicherlich ungerecht gegenüber den Vögeln und In-

sekten und allen Geschöpfen, wenn es eine Glückseligkeit gäbe, die nur den Menschen 

zuteilwerden würde. Gott ist die Vollkommenheit der Gerechtigkeit, in Ihm ist keine Un-

gerechtigkeit zu finden, und Gott hat keine noch so kleine Seele von dieser Glückseligkeit 

ausgeschlossen. 

 

Was die Menschen anbelangt, so scheint es, dass sogar die Vögel und Tiere Zeiten haben, 



Gatheka 11: Die Wahrheit und der Weg     32 

in denen sie sich konzentrieren. Sie meditieren auf ihre eigene Art und Weise und brin-

gen ihr Gebet zu Gott. Es gibt kein Wesen auf der Erde, und sei es noch so klein, das 

nicht für einige Momente kontempliert. Wenn man einen scharfen Blick hätte, würde 

man auch sehen, wenn man in den einsamen Wäldern oder in den Höhlen in den Bergen 

sitzt, dass sie alle ihr Gebet und ihr Einssein mit Gott haben. Warum gehen die Großen, 

die Seelen, die inmitten der Welt keine Ruhe und keinen Frieden finden, in die Wildnis? 

Um den Atem des Friedens und der Ruhe zu atmen, der ihnen im Herzen der Wildnis 

zuteilwird. 

 

Der Mensch, der intelligenteste Wesen von allen, ist am meisten in die Irre gegangen. 

Trotz all seines Stolzes hat er eine künstliche Welt als Verbesserung der Natur geschaf-

fen. Aber bei der Erschaffung dieser künstlichen Welt haben sie sich verirrt. Und ist man 

in dieser künstlichen Welt, die man sich als Paradies geschaffen hat, wirklich glücklich? 

Verursacht der Mensch nicht jedes Mal mehr und mehr Blutvergießen, und jedes Mal 

noch schlimmer als zuvor? Ist er nicht ungerecht zu seinen Mitmenschen? Wie kann eine 

Welt, die einen solchen Rausch auslösen kann und die den ganzen Verstand, die Zeit und 

die Anstrengung in diesem Rausch absorbiert, dem Menschen das Glück geben, nach 

dem sich seine Seele sehnt? 

 

Deshalb wurde und wird der Weg demjenigen gezeigt, der für eine Weile sein oder ihr 

Haupt aus dieser Welt erhebt und darum bittet, dass ihm der Weg gezeigt wird. Obwohl 

der Weg sehr weit zu sein scheint, können diese Entfernungen nicht mit den Entfernun-

gen auf der Erde verglichen werden. 

 

Der Weg ist so kurz, sogar kürzer als ein Zentimeter, und doch kann er so lang und so 

weit entfernt sein wie Tausende von Welten, wie die unsere. Dieser Weg zieht sich zu-

sammen und dehnt sich aus, je nach Haltung der Seele. Aber es gibt eine Hoffnung: dass, 

wie Gott in der Schrift sagt: „Wer einen Schritt zu mir kommt, dem gehe ich hundert 

Schritte entgegen.“ 

 

Es gibt viele verschiedene Meinungen darüber, wie der Zustand der Welt verbessert 

werden sollte: Einige meinen, durch religiöse Reformen, andere durch 



Gatheka 11: Die Wahrheit und der Weg     33 

Bildungsreformen und wieder andere durch soziale Reformen. Jede Reform, die mit der 

Absicht durchgeführt wird, etwas Gutes zu tun, ist sinnvoll. Aber die Reform, die heute 

am meisten benötigt wird ist die geistige Reform. Heute ist die Stunde gekommen, in 

der wir die Engstirnigkeit aufgegeben müssen, um uns über die Unterschiede und Un-

terscheidungen zu erheben, die die Menschen voneinander trennen. Dieses Aufstehen 

wird unsere Nächsten erheben. Denn der Herr ist nicht erfreut, wenn einige seiner Kin-

der als seine Brüder und Schwestern betrachtet werden, während andere als getrennt 

betrachtet werden. Kein Vater und keine Mutter sind erfreut, wenn einige Kinder bevor-

zugt und andere vernachlässigt werden. Was wir heute brauchen, ist, dass wir uns darin 

üben, uns gegenseitig zu tolerieren. 

 

Mit spiritueller Reform meine ich nicht, dass man nach Wundern sucht oder über meta-

physische Probleme spricht. Das zulösende Problem löst sich von selbst. Wir brauchen 

es uns nur zu wünschen, und es ist gelöst. Das Problem, das wir heute lösen müssen, ist 

das Problem der Versöhnung und des Wiederaufbaus, ein Problem, das weder die Poli-

tiker noch die Staatsmänner zu lösen vermochten, da es nur durch ein geistiges Erwa-

chen gelöst werden kann. 

 

Der Weg zur Spiritualität ist die Erweiterung und das Weiten des Herzens. Um die gött-

liche Wahrheit aufnehmen zu können, muss das Herz erweitert werden. Mit seiner Aus-

dehnung wird die göttliche Glückseligkeit ausgegossen. 

 

Wahre Spiritualität bedeutet die Anhebung des Bewusstseins auf die Ebene, die der 

Wohnsitz des göttlichen Wesens ist. 



Gatheka 12: Sufi-Mystik, I:     34 

Gatheka 12: Sufi-Mystik, I: 
Der Weg des Mystikers im Leben  

Es gibt einen Gott und eine Wahrheit, eine Religion und einen Mystizismus, sei es Sufis-

mus, Christentum, Hinduismus oder Buddhismus. So wie Gott nicht geteilt werden kann, 

kann auch die Mystik nicht geteilt werden. Es ist ein Irrtum, wenn jemand sagt: „Meine 

Religion ist anders als deine“. Dann weiß man nicht, was Religion bedeutet. So wie es 

nicht viele Weisheiten geben kann, kann es auch nicht viele Mystizismen geben. Es gibt 

nur eine Weisheit. Es ist ein Irrtum der Menschheit zu sagen: „Dies ist östlich und das ist 

westlich.“ Das zeugt nur von einem Mangel an Weisheit. 

 

Jeder hat die göttliche Wahrheit, ganz gleich, zu welchem Teil der Welt er gehört. 

Ebenso ist es ein Fehler, zwischen Okkultismus und Mystizismus zu unterscheiden. Es ist 

ein Irrtum zu sagen: „Das ist mein Auge und das ist dein Auge“. Die beiden Augen gehö-

ren zu einer Seele. Wenn sich jemand die Mystik als einen Zweig eines Baumes vorstellt, 

der die Wahrheit ist, irrt er sich, denn die Mystik ist der Stamm, der alle Zweige vereint. 

Was ist Mystik wirklich? Mystik ist der Weg, auf dem man die Wahrheit erkennen kann. 

Jesus Christus sagte: „Ich bin die Wahrheit, ich bin der Weg“. Er hat nicht gesagt: „Ich 

bin die Wahrheiten und ich bin die Wege“, denn es gibt nur einen Weg. Es gibt nur einen 

anderen Weg - den falschen Weg. Es gibt viele Religionen, aber nur eine Weisheit. Es 

gibt viele Häuser des Herrn zur Anbetung, aber nur einen Gott. Viele Schriften, aber nur 

eine Wahrheit. Es gibt also viele Methoden, aber nur einen Weg. Es ist also entweder 

der richtige Weg oder der falsche Weg. 

 

Es gibt viele Methoden, um auf diesem Weg Verwirklichung zu erlangen, aber es gibt 

hauptsächlich vier: mit dem Herzen, mit dem Kopf, durch Handeln und mit Ruhe. Der 

Mensch muss zwischen diesen vier verschiedenen Methoden wählen, um sich selbst zu 

entwickeln und sich auf den Weg vorzubereiten, den einzigen Weg, der Mystik genannt 

wird. Keine Religion kann ihn ihr Eigen nennen, denn er ist der Weg aller Religionen. 

Keine Kirche kann behaupten, dass er zu ihr gehört, denn er gehört allen Kirchen. Kein 

Mensch kann behaupten, dass der Weg, den er oder sie gewählt hat, „der Weg“ ist. Alle 

anderen kommen auf demselben Weg an. 

 



Gatheka 12: Sufi-Mystik, I:     35 

Oft haben die Menschen die Vorstellung, dass ein Mystiker ein Asket ist, und dass ein 

Mystiker jemand ist, der träumt, in der Luft wohnt, nicht hier auf der Erde lebt, nicht 

praktisch ist, und dass eine Person, die ein Asket ist, ein Einsiedler sein muss. Das ist in 

Wirklichkeit nicht der Fall. Sehr oft wollen die Menschen den Mystiker als eine beson-

dere Art von Person sehen, und wenn es jemanden gibt, der besonders ist, dann sagen 

sie, das sei der Mystiker. Das ist jedoch eine falsche Vorstellung und eine einseitige 

Übertreibung. Ein echter Mystiker muss Ausgewogenheit und Balance zeigen. Echte 

Mystiker haben ihren Kopf im Himmel und ihre Füße auf der Erde. 

 

Ein wahrer Mystiker ist in dieser Welt ebenso hellwach wie in der anderen. Ein Mystiker 

ist nicht jemand, der keinen Intellekt besitzt; und auch nicht jemand, der träumt. Er ist 

hellwach und kann träumen, wenn andere es nicht können, und er kann wach bleiben, 

wenn andere es nicht können. Ein Mystiker findet das Gleichgewicht zwischen zwei Din-

gen: Macht und Schönheit. Er opfert weder die Macht für die Schönheit noch die Schön-

heit für die Macht. Ein Mystiker besitzt Macht und erfreut sich an der Schönheit. 

 

Was das Leben des Mystikers betrifft, gibt es keine Begrenzung: Es gibt Gleichgewicht, 

Vernunft, Liebe und Harmonie. Die Religion des Mystikers ist jede Religion und alle Re-

ligionen, doch er steht über dem, was die Menschen ihre Religion nennen. Tatsächlich 

ist die Mystik eine Religion, denn sie ist nicht irgendeine Religion, sondern alle Religio-

nen. Die Moral aller Religionen ist die Gegenseitigkeit: alle Freundlichkeit, die wir von 

anderen erhalten, zu erwidern, einen Akt der Freundlichkeit für andere zu tun, ohne die 

Absicht, dafür Anerkennung oder eine Gegenleistung zu erhalten, und jedes noch so 

große Opfer für Liebe, Harmonie und Schönheit zu bringen. 

 

Der Gott des Mystikers ist im eigenen Herzen zu finden; die Wahrheit des Mystikers liegt 

jenseits der Worte. Die Menschen streiten und debattieren über unwichtige Dinge, aber 

über die Mystik darf man nicht streiten. Die Menschen wollen reden, um zu wissen, und 

dann vergessen sie alles. Sehr oft redet nicht derjenige viel, der weiß, sondern derjenige, 

der wissen will. Derjenige, der weiß, aber nicht diskutiert, ist ein Mystiker. Er weiß, dass 

das Glück in seinem eigenen Herzen liegt. Es in Worte zu fassen, hieße, den Ozean in 

einen Wassertropfen zu fassen. 



Gatheka 12: Sufi-Mystik, I:     36 

Es gibt einen Wein, den der Mystiker trinkt, und dieser Wein ist Ekstase. Dieser Wein ist 

so mächtig, dass die Gegenwart des Mystikers für jeden, der in seine Nähe kommt, zu 

Wein wird. Dieser Wein ist der Wein des wahren Sakraments, dessen Symbol man in der 

Kirche findet. Man könnte fragen: „Was ist er, woher kommt er, woraus besteht 

er?“ Man könnte ihn eine Kraft, ein Leben oder eine Stärke nennen, die durch den Mys-

tiker wirkt, durch Sphären, mit denen alle verbunden sind. Durch seine Bindung an diese 

Sphären trinkt er den Wein, der die Nahrung der menschlichen Seele ist; dieser Wein ist 

die Ekstase, der Rausch des Mystikers. Diese Berauschung ist die Liebe, die sich im 

menschlichen Herzen manifestiert. Wenn ein Mystiker diesen Wein trinkt, spielt es 

keine Rolle, ob er oder sie auf einem Felsen in der Wildnis oder in einem Palast sitzt. Es 

ist alles dasselbe. Weder der Palast beraubt ihn oder sie der Freuden des Mystikers, 

noch nimmt der Fels sie weg. Der Mystiker hat das Reich Gottes auf Erden gefunden, 

von dem Jesus Christus gesprochen hat. „Suchet zuerst das Reich Gottes, so wird euch 

alles zuteilwerden.“ 

 

Die Menschen streben nach vielen verschiedenen Dingen in dieser Welt und suchen zu-

letzt den spirituellen Weg. Es gibt einige Gleichgültige, die sagen: „Wir haben ein langes 

Leben vor uns, und wenn die Zeit kommt, dass ich erwachen muss, werde ich erwa-

chen.“ Der Mystiker hingegen sagt: „Dies ist die eine Sache, um die ich mich kümmern 

muss - alle anderen Dinge kommen danach.“ Das ist von größter Bedeutung im Leben 

des Mystikers. 

 

Sollte der Mystiker, während er für die Verwirklichung Gottes arbeitet, seine oder ihre 

Pflichten in der Welt vernachlässigen? Das ist nicht nötig. Es gibt nichts, worauf ein Mys-

tiker verzichten sollte, um die Verwirklichung des Lebens zu erreichen. Es ist lediglich 

notwendig, dem, was im Leben am wichtigsten ist, die größte Bedeutung beizumessen. 

Gewöhnliche Menschen geben ihm die geringste Bedeutung. Der Mystiker hingegen gibt 

ihm die höchste Bedeutung. 

 

Man mag fragen: „Ist das Leben eines Mystikers meditativ?“ Ja, aber Meditation ist für 

einen Mystiker wie das Aufziehen einer Uhr. Sie wird für einen Moment aufgezogen, 

und geht dann den ganzen Tag über von selbst. Das ist nichts, worüber man den ganzen 



Gatheka 12: Sufi-Mystik, I:     37 

Tag darüber nachdenken muss. Der Mystiker kümmert sich nicht darum. Ein Schah von 

Persien pflegte nachts aufzustehen, um seine Nachtwachen und Gebete zu verrichten. 

Ein Besucher wunderte sich, dass er nach all der Arbeit des Tages meditierte. „Das ist zu 

viel“, sagte er. „Du brauchst keine Meditation.“ „Sag das nicht“, war die Antwort. „Du 

hast keine Ahnung. Denn nachts verfolge ich Gott, und tagsüber folgt er mir.“ Deine 

Momente der Meditation setzen den ganzen Mechanismus in Gang, wie ein Strom, der 

in den Ozean fließt. Sie entbindet den Mystiker nicht im Geringsten von seiner Pflicht; 

sondern segnet nur jedes Wort, das er mit dem Gedanken an Gott spricht. 

 

In allem, was der Mystiker denkt oder tut, ist ein Parfüm Gottes, das zum Heil und zum 

Segen wird. Wie kommt ein Mystiker, der freundlich und hilfsbereit ist, inmitten der 

Menschenmenge des Alltags zurecht? Die rauen Kanten des Alltagslebens, an denen sich 

der Mystiker reibt, müssen ihn oder sie zwangsläufig im Herzen verletzen. Sicherlich tun 

sie das. Das Herz des Mystikers ist wütender als das eines jeden anderen. Wo es nur 

Freundlichkeit und Geduld gibt, braucht es alle Dornen. Wie ein Diamant, der geschliffen 

wird, wird auch das Herz, das geschliffen wird, glänzen. Wenn das Herz ausreichend ge-

schliffen wurde, wird es zu einer Flamme, die das Leben des Mystikers und auch das 

Leben anderen erhellt. 



Gatheka 13: Selbstverwirklichung: Die inneren Sinne erwecken     38 

Gatheka 13: Selbstverwirklichung: Die inneren Sinne erwecken 
Warum nehmen wir an den Studienkursen teil? Geht es um die Erlangung geistiger 

Kräfte, um Inspirationen, Phänomene oder um Neugier? All das ist falsch. Geht es darum, 

etwas Materielles zu erreichen oder um weltlichen Erfolg? Das ist nicht wünschenswert. 

Selbstverwirklichung, zu wissen, was wir sind, sollte unser Ziel sein. 

 

Manche Menschen, die Frömmigkeit und Güte bewundern, wollen, dass jeder ein Engel 

ist, und wenn sie entdecken, dass das unmöglich ist, sind sie voller Kritik. In jedem von 

uns steckt ein Teufel und ein Engel; jeder ist zugleich Mensch und Tier. Es ist der Teufel 

im Menschen, der ihn aus dem Instinkt heraus dazu treibt, Schaden anzurichten, ohne 

ein Motiv zu haben. Der erste Schritt sollte darin bestehen, diese Haltung aufzugeben. 

Niemand glaubt, dass der eigene Dämon eine Manifestation des Teufels sein kann. Aber 

wer kann schon von sich sagen: „Ich bin frei von einem solchen bösen Geist“? Wir kön-

nen unter der Macht eines Bannes stehen, und wir müssen diese Macht überwinden. 

Wir müssen uns vom Bösen befreien. Jeder ist dazu imstande. 

 

Wir müssen herausfinden, zu welchen Zeiten wir unseren teuflischen oder unseren tie-

rischen Geist manifestiert haben. Wir wollen einen menschlichen Geist. Die Selbstver-

wirklichung ist die Suche nach diesem menschlichen Geist. Alles in uns muss menschlich 

werden. Doch wie können wir das erreichen? Die Bibel und andere heilige Schriften le-

sen? All diese Bücher sagen uns, was wir tun sollen. Aber wir müssen auch den Vorrat 

an Güte finden, der in unserem Herzen vorhanden ist. Wenn wir unser Herz kultivieren, 

wird es sich erheben. Durch Askese kann man seine Seele entwickeln und Ekstase errei-

chen. Doch was nützt Samadhi, wenn wir nicht zuerst Mensch sind? Wenn wir in dieser 

Welt leben wollen, müssen wir menschlich sein; der Asket hingegen sollte in einem Wald 

leben. 

 

Wie können wir also unser Herz und das Gefühl kultivieren? Zweifellos sind Gewaltlosig-

keit, Hingabe und Freundlichkeit notwendig, aber es gibt noch etwas anderes. Die Erwe-

ckung eines bestimmten Zentrums macht einen nicht nur äußerlich, sondern auch geis-

tig empfindsam. Es gibt zwei Arten von Menschen: Der eine ist von der Schönheit der 

Musik oder anderen Erscheinungsformen der Schönheit beeindruckt; der andere ist 



Gatheka 13: Selbstverwirklichung: Die inneren Sinne erwecken     39 

dafür unempfindlich wie ein Stein. 

Warum? Weil in seinem oder ihrem Herzen und Verstand etwas nicht erweckt ist. Wir 

haben nicht nur fünf Sinne, sondern auch innere Sinne, und mit diesen können wir das 

Leben viel intensiver genießen. 

 

Manche Menschen werden sagen: „Ich brauche keine inneren Sinne, die äußeren genü-

gen mir vollkommen“. Sie würden anders sprechen, wenn sie zum Beispiel ein Auge oder 

einen anderen ihrer fünf Sinne verlieren würden. Um vollständig zu sein, muss ein 

Mensch auch seine inneren Sinne entwickeln. Aber zuallererst sollte man sein inneres 

Gefühl entwickeln. 

 

Das intellektuelle Studium kann ein Leben lang andauern, es gibt kein Ende. Deshalb 

ermutigt der Lehrer auch nicht zum Spekulieren. Eine Doktrin bedeutet eine Trennung 

von anderen Doktrinen. Ein Sufi gehört zu jeder Religion. Ein Sufi hat keine besonderen 

Überzeugungen oder Annahmen. Es kann beispielsweise einen Sufi geben, der an Rein-

karnation glaubt, und einen anderen, der Himmel und Hölle kennt. Die Arbeit des Sufis 

ist die persönliche Entwicklung. Wichtig ist, was du praktizierst, und nicht, was der Leh-

rer sagt. Der Lehrer kann dir Schutz bieten. Er kann sagen: „Ja, das ist so, das ist auch 

meine Erfahrung.“ 

 

Die Einweihung umfasst mehrere Stufen. Es ist das Vertrauen, das der Lehrer dir schenkt, 

die wirkliche Einweihung ist jedoch das Werk Gottes. Kein Lehrer kann und wird urteilen. 

Der Schüler ist jemand, dem der Lehrer gerne vertraut, und alle sind dem Lehrer will-

kommen. Auf der spirituellen Ebene ist der Lehrer Vater und Mutter für den Schüler. 

Das Leben eines Lehrers ist oft ein Opfer; er oder sie wird verfolgt und hat viel zu leiden. 

Was auch immer der Lehrer an Hilfe leisten kann, wird er oder sie tun. 

 

Es sind keine besonderen Qualifikationen erforderlich, um Schüler zu werden. Der Leh-

rer gibt, und der Schüler darf nehmen. Die Lehre ist wie ein kostbares Juwel, das in ei-

nem Stein verborgen ist. Es ist Aufgabe des Schülers, den Stein zu brechen und das Juwel 

zu finden. 

 



Gatheka 13: Selbstverwirklichung: Die inneren Sinne erwecken     40 

Im Osten ist diese innere Lehre Teil der Religion. Im Westen wird sie oft nur als Bildung 

betrachtet. Sie sollte eine heilige Erziehung sein. Im Osten gibt der Murshid die Lektion 

und der Schüler praktiziert sie einen Monat oder ein Jahr lang. Wir können nicht jede 

Woche eine andere Praxis haben. Mein Großvater praktizierte eine Meditation vierzig 

Jahre lang: dann geschah ihm ein Wunder. Wir dürfen nicht nach der nächsten Übung 

streben, bevor aus der ersten Übung etwas herausgekommen ist. Außerdem müssen wir 

versprechen, dass wir diese Praktiken nicht preisgeben. 

 

Es gibt auch das Studium des Sufismus, ein Teil davon ist für Eingeweihte, der andere für 

Nichteingeweihte. Nur der Murshid kann Einweihungen geben. Studienklassen können 

aber für eine gewisse Zeit von jemand anderem, der weiß, wie man sie leitet, gegeben 

werden. Notizen sollen nicht gemacht werden, denn das, was gehört und gesehen wird, 

ist doppelt so nützlich. Manchmal versteht man die Tiefe einer Lehre, die man nicht auf 

Anhieb verstanden hat, erst später. Ich habe fünfzehn Jahre lang ein Mantra gesungen, 

ohne es zu verstehen, und dann wurde es mir plötzlich offenbart. In jedem von uns ist 

ein Lehrer, der lehrt, wenn die Zeit gekommen ist. 

 

Wir neigen dazu, über Dinge zu diskutieren, aber das sollte nie zu einem Hobby werden. 

Niemand erlangt Frieden durch Streit. Über die Lektionen dürfen wir nicht diskutieren, 

sondern der Geist in uns muss darüber nachdenken. Wenn es Missverständnisse gibt, 

kommen sie vom Murshid, nicht von dem Einen, der durch den Murshid spricht. Der 

Verdienst all des Guten und aller Weisheit gebührt Gott, nicht den Menschen. Streite 

nicht, nimm es oder lass es. Macht euch das zunutze, womit ihr eins seid, und vergesst, 

was euch nicht gefällt. Meine Botschaft ist für die gesamte Menschheit bestimmt und 

nicht nur für bestimmte Menschen. Was ich euch gebe, müsst ihr den anderen weiter-

geben. 

  



Gatheka 14: Die Karma-Lehre     41 

Gatheka 14: Die Karma-Lehre 
In der hinduistischen Theologie wird die Lehre vom Karma viel stärker betont als in den 

Religionen Beni Israels. Mit hinduistischer Theologie meine ich nicht nur die vedantische 

oder die brahmanische, sondern auch die buddhistische; mit der Religion Beni Israels 

meine ich nicht nur die jüdische, sondern auch die christliche und muslimische. Die ge-

samte Theorie der hinduistischen Philosophie basiert auf der Lehre des Karmas, ebenso 

die Moral von Beni Israel. Der einzige Unterschied ist, dass auf der einen Seite die Moral 

auf Karma beruht, auf der anderen Seite die Philosophie. 

 

Was ist die Bedeutung des Wortes Karma? Es bedeutet Handlung. Es ist ganz offensicht-

lich, dass man erntet, was man sät: die Gegenwart ist das Echo der Vergangenheit und 

die Zukunft ist die Reflexion der Gegenwart. Daher ist es logisch, dass die Vergangenheit 

die Gegenwart und die Gegenwart die Zukunft hervorbringt. 

 

Dennoch wird in der Sufi-Schule wenig über dieses Thema gesprochen. Menschen, die 

sich für die Lehre des Karmas interessieren, fragen sich oft: „Warum spricht der Sufismus 

nicht über dieses Thema? Ist er dagegen?“ Die Antwort ist, dass er überhaupt nicht da-

gegen ist, aber aus der Sichtweise eines Sufis kann er nicht anders, als zu schweigen. 

 

Was ein Mensch als richtig oder falsch bezeichnet, hängt in erster Linie von seinem ei-

genen Wissen ab. Er bezeichnet etwas als richtig, das er als richtig kennt und das er 

gelernt hat, als richtig zu bezeichnen; ebenso bezeichnet ein Mensch etwas als falsch, 

das er gelernt hat, als falsch zu bezeichnen. Auf diese Weise unterscheiden sich verschie-

dene Nationen, Gemeinschaften und Ethnien in ihren Vorstellungen von Recht und Un-

recht. Ein Mensch beschuldigt einen anderen des falschen Handelns nur auf der Basis 

dessen, was er gelernt hat, was falsch ist. Wie kann man wissen, ob etwas falsch ist? 

Weil man es gelernt hat, weil man es in einem Buch gelesen hat oder weil es einem 

gesagt wurde. Die Menschen haben mit Entsetzen und Vorurteilen auf die Taten anderer 

Individuen, Gemeinschaften, Nationen und Ethnien geblickt. Und doch gibt es keine 

Kennzeichnung für Handlungen, die sie als richtig oder falsch ausweist. Das ist ein Aspekt 

in dieser Sache.  

 



Gatheka 14: Die Karma-Lehre     42 

Zweitens ändert sich auf jeder Evolutionsstufe die Vorstellung von Gut und Böse, von 

richtig und falsch. Sie könnten mich fragen: „Wie genau ändert sich das? Sieht man mehr 

Unrecht oder sieht man weniger Unrecht, wenn man sich weiterentwickelt?“ Man 

könnte natürlich denken, dass man im Zuge der Evolution mehr Unrecht sieht. Das ist 

jedoch nicht der Fall: Je mehr man sich entwickelt, desto weniger Unrecht sieht man. Es 

liegt also nicht immer an der Handlung selbst, sondern an den Motiven, die dahinterste-

hen. Manchmal kann eine Handlung, die scheinbar richtig ist, durch das Motiv, das da-

hintersteht, falsch werden. Umgekehrt kann eine Handlung, die scheinbar falsch ist, auf-

grund des Motivs, das dahintersteht, richtig sein. Der Unwissende ist bereit, sich eine 

Meinung über die Handlung eines anderen zu bilden, für den Weisen ist das jedoch äu-

ßerst schwierig. 

 

Nun zur religiösen Idee: Wenn sich ein Mensch geistig entwickelt, sieht er auf jeder Stufe 

seiner Entwicklung immer weniger Fehler. Wie kann Gott die kleinen Fehler derer zählen, 

die so wenig über das Leben wissen? In der Bibel lesen wir: „Gott ist Liebe“. Was bedeu-

tet Liebe? Liebe bedeutet Vergebung, Liebe bedeutet nicht zu Richten. Wenn die Men-

schen aus Gott einen grausamen Richter machen, der auf dem Richterstuhl sitzt, jeden 

Menschen zu fassen bekommt, ihn nach seinen Fehlern fragt, ihn für seine Taten verur-

teilt und ihn dazu verurteilt, aus dem Himmel verstoßen zu werden, wo ist dann der Gott 

der Liebe? 

 

Lassen wir die religiöse Idee beiseite und wenden wir uns der Philosophie zu: Ist der 

Mensch eine Maschine oder ein Ingenieur? Wenn man eine Maschine ist, dann muss 

man jahrelang unter einer Art mechanischer Auswirkung seine bösen Handlungen wei-

terleben; wenn man eine Maschine ist, dann ist man nicht für seine Handlungen verant-

wortlich. 

Wenn man ein Ingenieur ist, dann ist man für seine Handlungen verantwortlich; wenn 

man für seine Handlungen verantwortlich ist, dann ist man der Meister seiner Handlun-

gen und seines Schicksals. Als Ingenieur gestaltet man sein Schicksal nach den eigenen 

Wünschen. 

 

Aus dieser Perspektive sagt der Sufi: „Wenn etwas mit mir nicht in Ordnung ist, dann ist 



Gatheka 14: Die Karma-Lehre     43 

es die Folge meiner Handlungen. Das bedeutet jedoch nicht, dass ich mich dem ergeben 

müsste oder mich damit abfinden sollte, weil es von meinen vergangenen Handlungen 

herrührt. Ich muss mein Schicksal selbst in die Hand nehmen, denn ich bin der Ingeni-

eur.“ Das ist der Unterschied. Ich habe selbst schon jemanden sagen hören: „Ich bin seit 

so vielen Jahren krank, aber ich habe mich damit abgefunden. Ich habe es hingenommen, 

weil es mein Karma ist, das ich zurückzahle.“ Auf diese Weise kann er oder sie das Be-

zahlen, das vielleicht zehn Jahre dauern sollte, auf das ganze Leben ausdehnen. Der Sufi 

agiert in diesem Fall nicht nur als Patient, sondern auch als Arzt für sich selbst. Er fragt 

sich: „Ist mein Zustand schlecht? Ist es die Auswirkung der Vergangenheit? Ich werde es 

heilen. Die Vergangenheit hat die Gegenwart hervorgebracht, aber diese, meine Gegen-

wart, werde ich zur Zukunft machen.“ Ein Sufi lässt nicht zu, dass die Einflüsse der Ver-

gangenheit sein oder ihr Leben überwältigen; er möchte in der Gegenwart den Einfluss 

erzeugen, der sein Leben besser macht. 

 

Darüber hinaus gibt es ein sogar noch wichtigeres Thema. Bevor ein Mensch die Verant-

wortung für die Rückzahlung der Vergangenheit auf sich nimmt, fragt er oder sie sich 

innerlich: „Wer war ich in der Vergangenheit?“ Wenn man es nicht weiß, warum sollte 

man sich dann dafür verantwortlich machen? Man kann nur für etwas verantwortlich 

sein, dessen man sich bewusst ist. 

 

Es ist eine ziemlich große Last, die man im Leben tragen muss. Warum sollte man sich 

noch eine weitere Last aus der unbekannten Vergangenheit auferlegen? 

 

Wenn Sie sich selbst philosophisch betrachten, was finden Sie dann? Je schärfer Ihr Blick 

wird, desto weniger Fragmente können Sie von sich selbst erkennen. Je mehr man sich 

der Realität bewusstwird, desto weniger ist man sich seines kleinen Selbst bewusst. Man 

nimmt all die Last vergangener Handlungen auf sich, ohne dazu aufgefordert worden zu 

sein. Man hätte sie genauso gut ignorieren können. Es bringt einem keinen Nutzen, es 

verschafft einem nur die momentane Befriedigung, zu denken: „Es ist gerecht, dass ich 

in diesen Schwierigkeiten stecke“, und diese Selbstrechtfertigung verschlimmert die ei-

genen Schwierigkeiten jedoch nur. Der Schmerz, der hätte beendet werden können, 

geht weiter, weil man ihn verstärkt hat. 



Gatheka 14: Die Karma-Lehre     44 

Das Hauptziel der esoterischen Arbeit besteht darin, den Gedanken an sich selbst – Wer 

war ich? Wer bin ich? Und um was soll ich bitten - für einen Moment beiseite zu legen. 

Man kann sich gut damit beschäftigen, über das Leben als Ganzes nachzudenken: wie 

ist es, wie muss es gewesen sein und wie wird es sein? Dieser Gedanke erzeugt eine Art 

synthetische Sichtweise und vereint, statt zu zerstreuen. Es ist konstruktiv, und das Ge-

heimnis der spirituellen Befreiung kann hierin gefunden werden. 

 

Die Brahmanen, die Vedantisten und die Buddhisten, die den Gedanken des Karmas als 

wichtigste Lehre vertreten, erheben sich über die Idee des Karmas, sobald sie eine Idee 

des Ziels haben, das sie durch Spiritualität erreichen wollen und dass sie mukti oder Nir-

wana nennen. Denn solange sich ein Mensch nicht über diesen Gedanken erhoben hat, 

berührt er oder sie nicht das Nirwana. Die wörtliche Bedeutung von Nirwana ist keine 

(nir) Farbe (wana) - keine Farbe, keine Bezeichnung, keine Unterteilung. 

 

Das Geheimnis des Nirwana liegt darin, das ganze Leben als eins zu sehen und es zu 

verwirklichen. 

 



Gatheka 15: Das Gesetz des Lebens: Innere Reise und äußeres Handeln     45 

Gatheka 15: Das Gesetz des Lebens: Innere Reise und äußeres Handeln 
Alles, was einem Menschen in der Realität widerfährt, wird ihm zuteil. Damit will ich 

nicht sagen, dass der Mensch es nicht selbst tut, erschafft oder verdient, oder dass es 

nicht zufällig zu ihm kommt. Alles, was kommt, kann auf eine der fünf oben genannten 

Arten zu einem Menschen kommen, aber gleichzeitig wird es dem Menschen in der Re-

alität auch zuteil. 

 

Die oben erwähnten Dinge sind Sphären, durch die eine bestimmte Sache kommt. Aber 

das, was eine Sache hervorbringt, ist der Mensch selbst. Dieser subtile Gedanke bleibt 

so lange verborgen, bis der Mensch Einblick in die Gesetze des Lebens hat und das in-

nere Zusammenwirken deutlich wahrnimmt. Man könnte beispielsweise sagen, dass ein 

Mensch in eine bestimmte Position oder einen bestimmten Rang oder in den Besitz von 

Reichtum oder Ruhm gekommen ist, indem er dafür gearbeitet hat; ja, äußerlich be-

trachtet mag das stimmen, aber viele arbeiten und sie erreichen ihr Ziel dennoch nicht. 

Außerdem könnte man sagen, dass alle Segnungen der Vorsehung zu einem kommen, 

wenn man sie verdient, aber im Leben gibt es viele Beispiele, die diesem Prinzip wider-

sprechen. Es gibt viele Menschen in der Welt, die etwas nicht verdienen und denen es 

dennoch zuteilwird. Bei jedem Anschein von freiem Willen scheint es in jeder Richtung 

des Lebens doch Hilflosigkeit zu geben. Auch gegen das, was man Zufall nennt, spricht 

so viel. Denn tiefe Einsicht in das Leben wird beweisen, dass das, was wie ein Zufall aus-

sieht, in Wirklichkeit kein Zufall ist. Es scheint Zufall zu sein, da Illusion die Natur des 

Lebens ist. 

 

Um nun aber genauer zu erklären, was ich mit dem Erreichen einer bestimmten Sache 

meine: Jede Seele ist sozusagen ständig auf dem Weg zu etwas, manchmal bewusst und 

manchmal unbewusst. Das, was der Mensch nach außen hin tut, ist der Anschein von 

einer Handlung. Diese Handlung kann mit seiner inneren Arbeit, die wie eine Reise ist, 

nichts zu tun haben. Nicht jeder weiß, wohin die Reise geht, und doch macht jeder sei-

nen Weg. Man weiß nicht, ob man sich auf das Ziel zubewegt, das man sich gewünscht 

hat, oder ob man sich auf ein ganz anderes Ziel zubewegt, das man sich nie gewünscht 

hat. 

 



Gatheka 15: Das Gesetz des Lebens: Innere Reise und äußeres Handeln     46 

Wenn das Ziel jedoch auf der physischen Ebene verwirklicht ist, wird es dem Menschen 

bewusst. „Ich habe nicht dafür gearbeitet. Ich habe es nicht erschaffen. Ich habe es nicht 

verdient. Ich verdiene den Lohn nicht. Wie ist es möglich, dass es gekommen ist?“ Wenn 

es sich um ein begehrtes Objekt handelt, dann gibt man sich vielleicht selbst die Ehre 

und versucht zu glauben: „Ich habe es auf irgendeine Weise geschafft.“ Wenn es jedoch 

unerwünscht ist, dann möchte man es jemand anderem zuschreiben oder annehmen, 

dass es aus irgendeinem Grund so gekommen ist. Aber in Wirklichkeit ist es ein Ziel, das 

man am Ende seiner Reise erreicht hat. Man kann nicht mit Sicherheit sagen, ob man es 

erschaffen, gemacht oder verdient hat oder ob es zufällig gekommen ist. Sicher ist je-

doch, dass man sich - bewusst oder unbewusst- darauf zubewegt hat und es schließlich 

erreicht hat. Daher hat sich im Grunde niemand in seinen erwünschten oder uner-

wünschten Erfahrungen von dem Ziel entfernt, an dem er eigentlich ankommen sollte. 

 

Das Wichtigste ist jedoch trotzdem, die äußere Handlung mit der inneren Reise zu ver-

binden, die dadurch entstehende Harmonie wird sich sicherlich als Ursache für Leichtig-

keit und Komfort erweisen. Damit ist gemeint, dass man Harmonie in sich selbst haben 

muss. Und wenn diese Harmonie einmal hergestellt ist, beginnt man, die Ursache aller 

Dinge besser zu verstehen als in ihrer Abwesenheit. 

 

Man könnte sich fragen, wie die Harmonie zwischen der inneren Reise und dem äußeren 

Handeln hergestellt werden kann. In der Regel ist der Mensch so sehr in die äußere 

Handlung vertieft, dass seine innere Haltung aus dem Blickfeld gerät. Zunächst muss die 

Trennwand entfernt werden, die die innere Haltung vor den Augen des Menschen ver-

birgt. Jeder ist sich dessen bewusst, was er tut, aber nicht seiner inneren Haltung: Mit 

anderen Worten: jeder weiß, was er tut, aber nicht unbedingt, wohin er oder sie geht. 

 

Zweifellos, je mehr man sich der inneren Haltung bewusst ist, desto weniger wird man 

Handeln. Denn das Denken kontrolliert das Handeln und es gibt dem Leben Rhythmus 

und Gleichgewicht. Verglichen mit einem Menschen, der zwar rennen kann, aber nicht 

weiß, wohin er geht, ist ein anderer besser dran, der zwar nur langsam geht, aber weiß, 

wohin er geht. 

 



Gatheka 15: Das Gesetz des Lebens: Innere Reise und äußeres Handeln     47 

Es gibt zwei verschiedene Aspekte einer Handlung. Es gibt Handlungen unseres inneren 

Lebens und Handlungen unseres äußeren Lebens, das innere Sein und das äußere Sein. 

Das äußere Sein ist eine physische Handlung, das innere Sein ist unsere Einstellung. 

 

Beide können Handlungen des freien Willens sein, aber in gewisser Weise erweisen sie 

sich beide als mechanische oder automatische Handlungen. Zweifellos hat die innere 

Handlung eine große Macht und einen großen Einfluss auf die äußere Handlung. Ein 

Mensch kann den ganzen Tag damit beschäftigt sein, eine Sache zu tun, aber wenn seine 

Einstellung gegen ihn arbeitet, kann er bei der Arbeit niemals Erfolg haben. 

 

Eine Person kann durch ihr äußeres Handeln einen großen Preis erhalten, durch ihr in-

neres Handeln jedoch meinen, ihn nicht zu verdienen. Wenn diese beiden Handlungen 

im Widerspruch zueinanderstehen, gibt es keinen Aufbau und keine Erreichung der ge-

wünschten Ergebnisse. Das wahre Ergebnis, das wünschenswerte Ergebnis, entsteht 

durch die Harmonie dieser beiden Handlungen. 



Gatheka 16: Sufi-Mystik, II:     48 

Gatheka 16: Sufi-Mystik, II: 
Der Gebrauch des Geistes um Verständnis zu erlangen 

Ich möchte über das Wissen sprechen, das ein Mystiker geistig erlangt und das ihn da-

rauf vorbereitet, seinen Weg zur Wahrheit zu finden. Die Vernunft ist eine Fähigkeit, die 

der Mystiker nutzt und die sich wie gesunder Menschenverstand oder Praktikabilität 

entwickeln kann; der Unterschied besteht lediglich darin, dass der Mystiker nicht beim 

ersten Verstehen stehen bleibt, sondern das Verstehen hinter allem sehen möchte. Des-

halb fragt der Mystiker bei allem, ob richtig oder falsch, nach dem Verstehen. Aber die 

unmittelbare Antwort darauf ist ein Verstehen, das nicht zufriedenstellend ist, denn der 

Mystiker erkennt, dass es hinter diesem Verstehen ein anderes gibt. Und so geht der 

Mystiker weiter, tiefer hinein in die Erkenntnis von allem, die weitaus größer ist als die 

Erkenntnis, die durch eine einzelne Sache gewonnen wird. 

 

Deshalb erregt weder das Richtige noch das Falsche, weder das Gute noch das Böse den 

Mystiker zu sehr, noch versetzt es ihm einen großen Schock oder eine Überraschung. 

Denn alles scheint seine Natur zu haben, und es ist das Verstehen, das den Mystiker sich 

eins fühlen lässt mit allen existierenden Dingen. Was kann man sich im Leben mehr wün-

schen als Verständnis? Verständnis gibt einem Harmonie im Haus mit den Menschen, 

die einem nahe stehen, und Frieden außerhalb des Hauses mit den unterschiedlichsten 

Naturen und Charakteren. Wenn es einem an Verständnis mangelt, ist man arm, trotz 

all der Güter dieser Welt, die man besitzt; es ist das Verständnis, das einem Reichtum 

verleiht. 

 

Würde man sich das Leben vorstellen können, würde man sagen, es erinnere an ein 

Meer im Sturm mit Wellen, die kommen und gehen; so ist das Leben. Dieses Verständnis 

verleiht einem ein Gewicht, das Regen, Sturm und alle Wechselfälle des Lebens ertragen 

kann. Ohne Verständnis ist der Mensch wie ein Boot, das einen Sturm auf dem Meer 

nicht überstehen kann. Durch Verstehen lernt ein Mystiker. Er lernt Taktgefühl und ist 

unter allen Umständen taktvoll. Das Taktgefühl des Mystikers ist wie ein Schiff mit 

schwerer Ladung, dass der Wind nicht bewegen kann und das mitten im Sturm auf dem 

Meer stillsteht. 

 



Gatheka 16: Sufi-Mystik, II:     49 

Es liegt in der Natur des Lebens, dass der Geist leicht erregt ist und einen im Handum-

drehen unglücklich macht. Das verwirrt die Menschen so sehr, dass sie nicht wissen, 

wohin sie den nächsten Schritt tun sollen. Im Gegensatz dazu hält der Mystiker inne, um 

das Leben nach seinem Geheimnis zu fragen, und aus jeder Erfahrung, aus jedem Miss-

erfolg oder Erfolg, lernt er eine Lektion. Daher sind sowohl Misserfolg als auch Erfolg für 

einen Mystiker gewinnbringend. 

 

Das Ideal eines Mystikers ist es, niemals an unangenehme Dinge zu denken. Was man 

nicht erleben will, darüber darf man nicht nachdenken. Ein Mystiker löscht alle unange-

nehmen Dinge aus der Vergangenheit aus seinem Geist. Der Mystiker sammelt und be-

wahrt seine glücklichen Erfahrungen und macht aus ihnen ein Paradies. Gibt es nicht 

viele unglückliche Menschen, die immer einen Teil ihrer Vergangenheit vor Augen haben, 

der ihnen Schmerzen im Herzen bereitet? Die Vergangenheit ist Vergangenheit, sie ist 

vorbei. Die Ewigkeit liegt vor euch. Wenn ihr euer Leben nach euren Wünschen gestal-

ten möchtet, dann denkt nicht an unangenehme Gedanken oder an schmerzhafte Er-

fahrungen und Erinnerungen, die euch unglücklich machen. 

 

So wird das Leben für einen Mystiker bis zu einem gewissen Grad leicht zu bewältigen. 

Denn der Mystiker kennt jedes Herz und jede Natur, während andere, die vom Geheim-

nis des Mystikers unberührt sind, unter ihren Schwierigkeiten zu Hause und den Schwie-

rigkeiten in der äußeren Welt leiden. Sie fürchten sich vor der Anwesenheit von Men-

schen, die sie nicht verstehen, sie wollen vor ihnen weglaufen, und wenn sie nicht ent-

kommen können, fühlen sie sich wie im Maul eines Drachens. 

 

Vielleicht befinden sie sich in einer Situation, die sich nicht leicht ändern lässt. Folglich 

häufen sie Verwirrung auf Verwirrung. Und wie oft sieht man, dass ein Dritter kommt 

und zwei Menschen, die sich nicht verstehen, hilft, einander zu verstehen. Das Licht, das 

auf sie geworfen wird, bewirkt größere Harmonie. Der Mystiker sagt: „Ob angenehm 

oder unangenehm, wenn du dich in einer bestimmten Situation befindest, mache das 

Beste daraus; versuche zu verstehen, wie du mit einer solchen Situation umgehen 

kannst.“ Ein Leben ohne ein solches Verständnis ist wie ein dunkles Zimmer, das alles 

enthält, was man sich wünscht - es ist alles da, aber es gibt kein Licht. 



Gatheka 16: Sufi-Mystik, II:     50 

Die Welt ist doch ein wunderbarer Ort, obwohl so viele Seelen diese Welt verlassen wol-

len. Denn es gibt nichts, was man in dieser Welt nicht bekommen kann. Es ist alles da: 

alles Gute und Schöne, alles Kostbare und Wertvolle ist da, wenn man ihre Natur und 

ihren Charakter kennt und weiß, wie man sie erhalten kann. 

 

Wenn man einen Menschen fragt, was die Natur des Lebens ist, wird er sagen: „Je weiter 

wir nach Glück streben, desto weiter entfernt es sich.“ Das ist wahr. Wer jedoch nicht 

weiß, dass es kein Unglück gibt, geht einen falschen Weg.  Glück ist natürlicher als das 

Unglück, so wie das Gute natürlicher ist als das Böse und Gesundheit natürlicher ist als 

Krankheit. Und doch sind die Menschen so pessimistisch. Wenn man ihnen etwas Gutes 

von jemandem sagt, können sie es kaum glauben. Aber wenn man ihnen das Schlechte 

von einem Menschen erzählt, sagen sie: „Ja, das ist wirklich wahr.“ 

 

Die Arbeit des Mystikers besteht also darin, das Leben zu studieren. Für den Mystiker ist 

das Leben weder ein Bühnenstück noch ein Vergnügen: Für ihn ist es eine Schule des 

Lernens in jedem Augenblick des Lebens. Es ist ein ständiges Studium. Deshalb ist die 

Heilige Schrift des Mystikers die menschliche Natur. Jeden Morgen schlägt der Mystiker 

eine neue Seite in dieser Schrift auf. Die Großen haben die Botschaft von Zeit zu Zeit in 

die Welt gebracht, und ihre Bücher sind für Tausende von Jahren zu Schriften für die 

Welt geworden. Generationen von Menschen haben ihre spirituelle Nahrung aus der 

von ihnen gegebenen Interpretation gezogen. Deshalb haben die heiligen Schriften im-

mer das gleiche heilige Gefühl vermittelt. 

 

Mystiker haben Respekt vor allen Religionen und verstehen alle unterschiedlichen und 

gegensätzlichen Ideen, denn sie verstehen die Sprache von allen. Der Mystiker kann 

ohne Streit mit den Weisen, Toren und den Einfältigen übereinstimmen. Denn der Mys-

tiker erkennt, dass die Natur der Dinge an ihrem jeweiligen Ort wahr ist: der Mystiker 

versteht jeden Aspekt ihrer Natur. Der Mystiker betrachtet alles von jedem Gesichts-

punkt aus. Er sieht vom Standpunkt eines jeden Menschen aus und ist deshalb mit allen 

harmonisch. Ein Mensch kommt zu einem Mystiker und sagt: „Ich kann nicht an einen 

persönlichen Gott glauben, er bedeutet mir nichts.“ Daraufhin antwortet der Mystiker: 

„Du hast völlig recht.“ Eine andere Person sagt: „Der einzige Weg, Gott verständlich zu 



Gatheka 16: Sufi-Mystik, II:     51 

machen, ist die menschliche Gestalt.“ Der Mystiker erwidert: „Du hast recht.“ Und eine 

weitere Person sagt: „Wie töricht von diesen Menschen, aus diesem Menschen einen 

Gott zu machen: Er/Sie ist unbegreiflich.“ Und der Mystiker sagt: „Du hast Recht.“ Denn 

ein Mystiker versteht den Grund hinter all den gegensätzlichen Argumenten. 

 

Einst kam ein Missionar zu einem Sufi nach Persien, da er eine Diskussion wünschte, um 

seinen Standpunkt den Lehren der Sufis gegenüber als richtig zu erweisen. Der Sufi saß 

in seiner stillen, ruhigen Haltung der Ruhe, mit seinen zwei oder drei Schülern an seiner 

Seite. Und der Missionar stellte einige Fragen. Der Mystiker antwortete jedes Mal: „Du 

hast Recht.“ Aber der Mann fuhr fort zu diskutieren, woraufhin der Sufi nur sagte: „Das 

ist ganz richtig.“ Dann versuchte er es noch einmal anders herum und stellte seine Frage 

auf eine eindringliche Weise. Der Mann war sehr enttäuscht, denn es gab keine Mög-

lichkeit für einen Streit. Der Sufi sah die Wahrheit in allem. Die Wahrheit ist wie ein Kla-

vier. Die Noten mögen hoch oder tief sein, man mag ein „C“ oder ein „E“ anschlagen, 

aber es sind alles Noten. 

 

Der Unterschied zwischen Ideen ist wie der zwischen Noten. So ist es auch im täglichen 

Leben mit der richtigen und der falschen Einstellung. Wenn wir die falsche Einstellung 

haben, sind alle Dinge falsch; haben wir die richtige, sind alle Dinge richtig. Wer sich 

selbst misstraut, wird auch seinem besten Freund misstrauen. Wer sich selbst vertraut, 

wird allen vertrauen. 

 

Dinge, die getrennt zu sein scheinen, wie Recht und Unrecht, Licht und Dunkelheit, Form 

und Schatten, kommen sich vor dem Mystiker so nahe, dass es nur eine Haaresbreite ist, 

die Recht und Unrecht trennt. Vor dem Mystiker öffnet sich eine Perspektive auf das 

Leben, eine Perspektive, in der der Sinn des Lebens liegt. 

 

Die Frage, die sich Mystiker und Mystikerinnen stellen, lautet: „Welches ist mein Wesen? 

Mein Körper? Nein. Dieser Körper ist mein Besitz. Ich kann nicht das sein, was ich be-

sitze.“ Der Mystiker fragt sich selbst: „Ist es mein Geist?“ Die Antwort lautet: „Nein. Der 

Geist ist etwas, das ich besitze, er ist etwas, das man bezeugt. Es muss einen Unterschied 

geben zwischen dem Wissenden und dem Gewussten.“ Auf diese Weise gelangt der Sufi 



Gatheka 16: Sufi-Mystik, II:     52 

schließlich zu einem Verständnis des illusorischen Charakters aller Dinge, die er besitzt. 

Es ist wie bei einem Menschen, der sich einen Mantel anfertigen lässt: Es ist sein Mantel, 

aber er ist nicht er selbst. 

 

Dann beginnt der Mystiker zu denken: „Nicht ich bin es, der denkt, es ist der Geist. Es ist 

der Körper, der leidet, nicht ich selbst.“ Es ist eine Art Befreiung, wenn man weiß: „Ich 

bin nicht mein Verstand.“ Denn man wundert sich: „In einem Moment habe ich einen 

guten Gedanken, in einem anderen einen schlechten, einen richtigen oder einen fal-

schen, in einem Moment einen irdischen, in einem anderen einen himmlischen Gedan-

ken. Es ist wie ein bewegtes Bild, und ich bin es, der sieht, wer dort tanzt.“ 

 

Indem der Mystiker dies erkennt, befreit er oder sie sich selbst, der oder die aufgrund 

von Illusion unter Geist und Körper begraben war. Das, was man eine Seele nennt, war 

verloren; es war eine Seele, die sich der mystischen Wahrheit nicht bewusst war, dass 

Körper und Geist die Vehikel sind, durch die man das Leben erfährt. Auf diese Weise 

beginnt der Mystiker seine Reise zur Unsterblichkeit. 

 



Gatheka 17: Sufi-Mystik, III:     53 

Gatheka 17: Sufi-Mystik, III: 
Die Vorbereitung des Herzens auf den Pfad der Liebe 

An erster Stelle steht die Frage: „Was ist das Herz? Wo ist das Herz?“ Man ist es gewohnt 

zu sagen, dass das Herz in der Brust ist. Ja, das ist wahr. In der Brust eines jeden Men-

schen gibt es ein Nervenzentrum, das so stark mit den Gefühlen verbunden ist, dass das 

Herz immer in der Brust abgebildet wird, dem Zentrum, das am empfindlichsten für un-

sere Gefühle ist. Wenn ein Mensch große Freude empfindet, spürt man in diesem Zent-

rum etwas aufleuchten, und durch das Aufleuchten dieses Zentrums scheint die ganze 

Person zu leuchten. Die Person fühlt sich, als ob sie fliegen würde, und empfindet eine 

große Freude in ihrem oder seinem Leben. Wenn Depressionen oder Verzweiflung ins 

Leben kommen, wirkt sich das ebenfalls auf das Zentrum aus. Man hat das Gefühl, dass 

die Kehle zugeschnürt ist und der Atem schwer wird; auch hier ist es dieses Zentrum, 

das fühlt. 

 

Aber das Herz ist nicht nur das. Es ist so, als würde ein Spiegel vor dem Herzen stehen, 

der auf das Herz ausgerichtet ist, und jedes Gefühl wird in diesem Spiegel im physischen 

Wesen eines jeden Menschen reflektiert. Da die Menschen ihre Seele nicht kennen, wis-

sen sie nicht, wo ihr Herz ist, noch wo sich das Zentrum befindet, in dem sich ihre Ge-

fühle spiegeln. Auch den Wissenschaftlern ist bekannt, dass es das Herz ist, das den An-

fang der Bildung eines Kindes darstellt. 

 

In der Vorstellung des Mystikers ist das Herz der Anfang der Form und auch der Anfang 

des Geistes, der jeden Menschen individuell macht. Die Tiefe dieses Geistes ist in Wirk-

lichkeit das, was wir das Herz nennen. Darunter verstehen wir, dass es so etwas wie ein 

Herz gibt, das die tiefste Tiefe des eigenen Wesens ist. Zunächst nimmt man dies durch 

den Eindruck wahr, den man in diesem Nervenzentrum in der Brust empfängt, und des-

halb nennt man es das Herz. 

 

Heutzutage messen die Menschen dem Gefühl weniger Bedeutung bei; sie verlassen 

sich mehr auf den Intellekt. Der Grund dafür ist, dass sie, wenn sie zwei Arten von Men-

schen treffen, die Intellektuellen und die Gefühlsbetonten, dann finden sie in einer in-

tellektuellen Person ein größeres Gleichgewicht vor, als in einer gefühlsbetonten Person. 



Gatheka 17: Sufi-Mystik, III:     54 

Das ist zweifellos wahr, aber das fehlende Gleichgewicht rührt daher, dass es eine Kraft 

gibt, die größer ist als der Intellekt, nämlich das Gefühl. Die Erde ist fruchtbar und schöp-

ferisch, aber nicht so lebendig und kraftvoll wie das Wasser. Der Intellekt ist zwar schöp-

ferisch, aber nicht so mächtig wie das Herz und das Gefühl. Tatsächlich wird sich auch 

der intellektuelle Mensch am Ende als unausgeglichen erweisen, wenn er keine gefühl-

volle Seite hat. 

 

Gibt es nicht viele Menschen, über die ihre Partner sagen: „Ich mag ihn, ich liebe ihn, ich 

bewundere ihn, aber er verschließt sein Herz.“? Diejenigen, die ihr Herz verschließen, 

können weder andere voll und ganz lieben, noch anderen erlauben, sie voll und ganz zu 

lieben. Außerdem wird der Mensch, der nur intellektuell ist, mit der Zeit skeptisch, zwei-

felnd, ungläubig und zerstörerisch, da es keine Kraft des Herzens gibt, die dies ausgleicht. 

 

Der Sufi betrachtet die Hingabe des Herzens als das Beste, was man für die spirituelle 

Verwirklichung kultivieren kann. Es mag ganz anders erscheinen, als viele denken, aber 

wer sein Herz vor anderen verschließt, verschließt sein Herz auch vor Gott. Jesus Chris-

tus hat nicht gesagt: „Gott ist der Intellekt“. Er sagte: „Gott ist Liebe.“ Wenn also ir-

gendwo ein Stück Gott zu finden ist, dann nicht in irgendeiner Kirche auf der Erde und 

auch nicht im Himmel, sondern im Herzen eines jeden Menschen. Der beste Ort, um 

Gott zu finden, ist das liebende Herz eines freundlichen Menschen. 

 

Es mag sein, dass man mit Hilfe der Vernunft nach einem bestimmten moralischen Stan-

dard handelt, aber das macht einen Menschen noch nicht gut. Wenn jemand auf diese 

Art gut oder gerecht ist, dann ist das ein künstliches Gut-Sein. Alle Gefangenen im Ge-

fängnis können rechtschaffen sein. Aber wenn natürliche Güte und Rechtschaffenheit 

bei jemandem gefunden werden können, dann entspringt sie der Quelle des Herzens, 

aus der das Leben stammt, einer Quelle der Tugend, und jeder Tropfen ist eine leben-

dige Tugend. Das beweist, dass die Güte nicht vom Menschen selbst gemacht ist, son-

dern sein eigenes Wesen ist. Wenn es einem an Güte mangelt, so liegt das nicht an man-

gelnder Ausbildung, sondern daran, dass man sich selbst noch nicht gefunden hat. 

 

Güte ist natürlich. Für einen normalen Menschen ist es notwendig, gut zu sein. Niemand 



Gatheka 17: Sufi-Mystik, III:     55 

braucht eine Ausbildung, um ein gutes oder rechtschaffenes Leben zu führen. Wenn die 

Liebe die Fackel auf dem Weg ist, zeigt sie einem, was Fairness bedeutet: die Ehre des 

Wortes, die Großzügigkeit des Herzens und die Rechtschaffenheit. Sehen wir nicht 

manchmal einen jungen Mann, der mit all seinen ungestümen Neigungen eine Frau fin-

det, die er zu lieben beginnt, und wenn er sie wirklich liebt, beginnt er, sich anders zu 

verhalten. Er wird sanftmütig, denn er muss es um ihretwillen werden; er lässt Dinge los, 

die er vorher nie bereit war loszulassen. 

 

Ebenso ist das Verzeihen dort, wo Liebe vorhanden ist, nicht schwer. Ein Kind kommt zu 

seiner Mutter, nachdem es sie tausendmal beleidigt hat, und bittet sie um Vergebung. 

Es gibt niemanden anderen, zu dem es gehen könnte. Es dauert keinen Augenblick, bis 

das Herz der Mutter vergibt. Die Vergebung hat nur darauf gewartet, sich zu manifestie-

ren. Wenn man Gefühle hat, kann man nicht anders, als freundlich zu sein. Ein Mensch, 

dessen Gefühle sich auf andere übertragen, löst in jedem Menschen einen Ton der Sym-

pathie aus; so ein Mensch findet in jeder Seele, der er begegnet, einen Berührungspunkt, 

weil er Liebe hat. Es gibt Menschen, die sagen: „Aber ist es nicht unklug, sich jedem 

gegenüber mit Zärtlichkeit zu zeigen, weil die Menschen nicht vertrauenswürdig 

sind?“ Ich würde sagen: „Wenn ein Mensch gut und freundlich ist, sollte diese Güte allen 

offenbart werden, die Türen des Herzens sollten nicht verschlossen sein.“ 

 

Ein Mystiker wie Jesus Christus sagte: „Liebe deinen Nächsten“, und er ging sogar so 

weit zu sagen: „Liebe deine Feinde“. Der Sufi beschreitet denselben Weg. Die Nächsten-

liebe betrachtet der Sufi als Liebe zu Gott; und die Liebe allen gegenüber zu zeigen, be-

trachtet der Sufi als Liebe zu Gott. Darin unterscheiden sich die Methoden des Sufis und 

des Yogis. Der Yogi ist nicht unfreundlich. Der Yogi sagt: „Ich liebe euch alle, aber ich 

sollte mich besser von euch fernhalten, denn eure Seelen tappen immer in der Dunkel-

heit, während meine Seele im Licht ist. Durch eure Freundschaft würde ich meine Seele 

verderben, also halte ich mich besser fern von euch und liebe euch aus der Ferne.“ 

 

Der Sufi hingegen sagt: „Es ist eine Prüfung, aber sie muss bestanden werden. Ich werde 

meinen täglichen Pflichten nachkommen, so wie sie sich mir stellen.“ Obwohl die Sufis 

wissen, wie unwichtig die Dinge dieser Welt sind, und ihnen nicht zu viel Wert 



Gatheka 17: Sufi-Mystik, III:     56 

beimessen, achten sie dennoch auf ihre Pflichten gegenüber denen, die sie lieben, die 

sie mögen, oder denen, die von ihnen abhängig sind und ihnen folgen. Sufis bemühen 

sich um die beste Art und Weise, denen zu begegnen, von denen sie nicht gemocht oder 

verachtet werden. Sie leben in der Welt und sind doch nicht von dieser Welt. Auf diese 

Weise betrachten die Sufis die Liebe zu jedem Menschen als das Hauptprinzip zur Erfül-

lung des eigenen Lebenszwecks. 

 

Wie wahr ist es, dass das Leben derer, die ihre Feinde lieben und dennoch keine Geduld 

haben, einer brennenden Laterne mit wenig Öl gleicht. Sie kann nicht überdauern; am 

Ende wird die Flamme verblassen. Das Öl der Liebe ist die Geduld. Was ist darüber hin-

aus das Öl auf dem Weg der Liebe? Von Anfang bis zum Ende: Uneigennützigkeit und 

Selbstaufopferung. Diejenigen, die sagen „Geben und Nehmen“, kennen keine Liebe, 

sondern nur Geschäftemacherei. Man sagt: „Ich habe einmal sehr geliebt, aber ich 

wurde enttäuscht“, das ist so als würde jemand sagen: „Ich habe in der Erde gegraben, 

aber als der Schlamm kam, war ich enttäuscht.“ Es stimmt, dass Schlamm kam, aber mit 

Geduld hätte man eines Tages das Wasser erreicht. Nur Geduld kann etwas aushalten. 

Nur Ausdauer macht etwas groß. Es ist die Ausdauer, die Dinge wertvoll und die Men-

schen groß macht. 

 

Die Nachahmung von Gold kann so schön sein wie echtes Gold und die Nachahmung 

eines Diamanten kann so hell sein wie ein echter Diamant. Der Unterschied besteht je-

doch darin, dass das eine im Härtetest versagt, während das andere ihn bestehen kann. 

Doch man darf sich nicht mit Gegenständen vergleichen. Die Menschen haben etwas 

Göttliches in sich, und sie können dies durch ihre Ausdauer auf dem Weg der Liebe be-

weisen. 

 

Wen soll man nun lieben und wie soll man lieben? Was auch immer man liebt - die Pflicht, 

die Menschen, die Kunst, die Freunde, ein Ideal oder die Mitgeschöpfe -, man hat gewiss 

die Tür geöffnet, durch die man gehen muss, um zu der Liebe zu gelangen, die Gott ist. 

Der Anfang der Liebe ist wie eine Ausrede, aber diese führt einen zu jenem Ideal der 

Liebe, das allein Gott ist. 

 



Gatheka 17: Sufi-Mystik, III:     57 

Viele sagen: „Ich kann Gott lieben, aber nicht die Menschen“. Das wäre dasselbe, als 

wenn wir zu Gott sagen würden: „Ich liebe dich, aber nicht dein Bild“. Wie kann man die 

menschlichen Geschöpfe hassen, in denen Gottes Ebenbild sein soll, und dennoch die 

Liebe Gottes für sich beanspruchen? Wenn man nicht tolerant und opferbereit ist, kann 

man dann die Liebe des Herrn für sich erwarten? Das Erste, was zu lernen ist, ist die 

Öffnung des Herzens; die Erweckung des Herzens ist ein inneres Gefühl. Wenn es ein 

Zeichen der Heiligkeit gibt, dann ist es weder die Macht der Worte, noch die hohe Stel-

lung, weder geistig noch intellektuell, noch der Magnetismus. Der Beweis für den heili-

gen Geist zeigt sich nur in der Liebe zu den Geschöpfen. Es ist das ununterbrochene 

Fließen der Liebe aus der göttlichen Quelle, die sich im Herzen jedes Menschen befindet. 

 

Sobald diese Quelle geöffnet ist, reinigt sie das Herz; sie macht das Herz transparent, 

sodass man die äußere und innere Welt sehen kann. Das Herz wird so zum Vehikel für 

die Seele, um alles Innere und Äußere zu sehen. Man kommuniziert dann nicht nur mit 

anderen Menschen, sondern auch mit Gott. 



Gatheka 18: Sufi-Mystik, IV:     58 

Gatheka 18: Sufi-Mystik, IV: 
Ruhe zur Kommunikation mit dem Selbst nutzen 

Wenn die Lippen geschlossen sind, dann beginnt das Herz zu sprechen; wenn das Herz 

still ist, dann flammt die Seele auf und erhebt ihre Flamme, die das ganze Leben erhellt. 

Dieser Gedanke zeigt dem Mystiker die große Bedeutung der Stille, die durch Ruhezeiten 

gewonnen wird. Es ist so wenig darüber bekannt, was Ausruhen bedeutet, jeder Mensch 

spürt zwar, dass er Ruhe braucht, wenn er müde ist, doch darüber hinaus ist wenig be-

kannt. Ansonsten sieht man die Notwendigkeit von Ruhe nicht. 

 

Ruhe hat viele Aspekte. Ruhe bedeutet beispielsweise, sich aus dem Alltagsgeschehen 

zurückzuziehen und allein in seinem Zimmer zu sein. Nach all den interessanten oder 

uninteressanten Erlebnissen atmet der Mensch einen Hauch von Dankbarkeit und denkt: 

„Ich bin jetzt allein mit mir.“ Es ist kein gewöhnliches Gefühl; sondern es steckt ein viel 

tieferes Gefühl dahinter. Der Sinn liegt in der Gewissheit, dass es nichts gibt, das den 

Verstand in den Bann zieht oder das eigene Handeln erfordert. In diesem Moment hat 

die Seele einen Anflug von Erleichterung, dessen Freude unaussprechlich ist. Doch der 

Rausch des Lebens, den jeder erfährt, ist so groß, dass dieser Moment der Erleichterung 

nicht richtig geschätzt wird, denn jeder Mensch erlebt ihn in der Zeit des Rückzugs aus 

den Handlungen des täglichen Lebens, egal ob reich oder arm, müde oder nicht. Lehrt 

uns das nicht, dass in der Ruhe ein großes Geheimnis liegt, ein Geheimnis, das der 

Mensch sehr oft nicht kennt? 

 

Außerdem ist ein nachdenklicher Mensch von Natur aus ruhig, und ein ruhiger Mensch 

ist von Natur aus nachdenklich. Es ist die Ruhe, die einen nachdenklicher macht, und es 

ist die ständige Tätigkeit, die selbst einem vernünftigen Menschen die Nachdenklichkeit 

nimmt. Menschen, die in Telefon-, Telegrafen- oder Postämtern arbeiten und deren 

Geist ständig gefordert ist, werden mit der Zeit unverschämt, uneinsichtig und ungedul-

dig. Sie werden nicht weniger sensibel, sondern sie lassen sich durch den Mangel an 

Ruhe, der ihren Sinn für Kontrolle schwächt, zu solchen Dingen hinreißen. 

 

Ruhe ist also nicht nur für Menschen notwendig, die den spirituellen Weg gehen, son-

dern für alle Seelen, die auf der Erde leben, unabhängig von ihrem Entwicklungsstand 



Gatheka 18: Sufi-Mystik, IV:     59 

und ihrem Lebensstandard. Dies ist die eine Sache, die in der menschlichen Natur ent-

wickelt werden muss, und zwar nicht nur bei erwachsenen Menschen, sondern bereits 

von Kindheit an. Heutzutage denkt man in der Erziehung so viel über die verschiedenen 

intellektuellen Dinge nach, die ein Kind im Leben braucht, und so wenig über die Ruhe, 

die das größte Bedürfnis des Kindes ist. 

 

Manchmal beweisen Katzen und Hunde mehr Intuition als Menschen. Sind Tiere zu mehr 

Dingen fähig als Menschen? Nein, die Menschen sind fähiger. Aber die Menschen geben 

sich keine Zeit, um intuitiver zu werden; sie geben sich nicht genug Zeit, um zur Ruhe zu 

kommen. Es hat mich oft amüsiert zu sehen, dass die Menschen in New York, wo man 

durch den Lärm der Züge, Straßenbahnen, Aufzüge und Fabriken schnell erschöpft ist, 

ihre wenige freie Zeit, die sie im Zug oder in der U-Bahn haben, damit verbringen, Zei-

tung zu lesen, all diese Aktivität ist nicht genug. Wenn schon nicht im Körper, dann muss 

es Aktivität im Gehirn geben. 

 

Was ist das? Es handelt sich um Nervosität, eine weit verbreitete Krankheit, die fast 

schon normal geworden ist. Wenn alle an der gleichen Krankheit leiden, dann kann man 

diese Krankheit als normal bezeichnen. Selbstbeherrschung und Selbstdisziplin entste-

hen nur durch die Praxis der Ruhe, dies ist nicht nur auf dem spirituellen Weg hilfreich, 

sondern auch im praktischen Leben, man wird dadurch hilfsbereiter und rücksichtsvoller. 

 

Mystiker wenden daher diese Methode der Ruhe an, um sich auf den spirituellen Weg 

vorzubereiten. Der spirituelle Weg ist kein äußerer Weg; sondern ein innerer Weg, den 

man gehen muss. Daher sind die Gesetze und die Reise auf dem spirituellen Weg ganz 

gegensätzlich zu den Gesetzen und der Reise auf dem äußeren Weg. Um mit einfachen 

Worten zu erklären, was der spirituelle Weg ist, würde ich sagen: „Er beginnt damit, dass 

man in Kommunikation mit sich selbst lebt.“ Es ist das Innerste Selbst des Menschen, in 

dem das Leben Gottes zu finden ist. Es ist nicht so, dass die Stimme des inneren Selbst 

nicht zu jedem kommt. Sie kommt immer, aber nicht jeder Mensch hört sie. Deshalb 

beginnt der Sufi auf diesem Weg damit, sich um die Kommunikation mit sich selbst zu 

bemühen und sich an sein oder ihr Inneres zu wenden. Wenn man sich einmal an die 

Seele gewandt hat, dann kommt von der Seele eine Art von Reproduktion, so wie der 



Gatheka 18: Sufi-Mystik, IV:     60 

Sänger sein Lied auf einer Platte hören kann, die von seiner Stimme produziert wurde. 

 

Nachdem man den ersten Schritt in die innere Richtung getan hat, hört man, was dieser 

Prozess hervorbringt: das Erwachen eines Echos im eigenen Wesen, sei es Frieden oder 

Glück, Licht oder Form, oder was auch immer man sich gewünscht hat hervorzubringen. 

Es wird erzeugt, sobald man beginnt, mit sich selbst zu kommunizieren. Nun kann man 

den Menschen, der sagt: „Ich kann nicht anders, als aktiv, traurig oder besorgt zu sein, 

denn das ist der Zustand meines Geistes und meiner Seele“, mit demjenigen vergleichen, 

der mit sich selbst kommuniziert. 

 

Die Sufis lehren dies schon seit Tausenden von Jahren. Der Weg der Sufis besteht nicht 

darin, mit Feen und Gott zu kommunizieren, sondern mit dem eigenen tiefsten, inners-

ten Selbst, als ob man seinen inneren Funken in ein göttliches Feuer bläst. Sufis bleiben 

nicht dabei stehen, sie gehen noch weiter. Sie verharren in einem Zustand der Ruhe, der 

durch eine bestimmte Art des Sitzens und Atmens sowie durch eine bestimmte Geistes-

haltung erreicht wird. 

 

Dann beginnt man damit, sich eines Teils seines Wesens bewusst zu werden, der über 

den physischen Körper hinaus geht. Je mehr man sich dessen bewusstwird, desto mehr 

beginnt man, die Wahrheit, die eine gesicherte Wahrheit ist, über das Leben im Jenseits 

zu erkennen. Es gibt dann keine Vorstellung und keinen Glauben mehr, sondern die tat-

sächliche Verwirklichung der Erfahrung, die unabhängig vom physischen Leben ist. In 

diesem Zustand ist man fähig, das Phänomen des Lebens zu erfahren. 

 

Der Sufi befasst sich daher nicht mit verschiedenen Wunderwerken und Phänomenen. 

Wenn der Sufi das Leben jenseits des physischen Lebens erkannt hat, dann ist das ganze 

Leben ein Phänomen. Jeder Moment und jede Erfahrung bringen den Sufis eine Verwirk-

lichung jenes Lebens, das sie in ihren Meditationen gefunden haben. 



Gatheka 19: Sufi-Mystik, V:     61 

Gatheka 19: Sufi-Mystik, V: 
Die Verwirklichung der Wahrheit der Religion 

Das Wesen eines jeden Menschen ist ein Mechanismus aus Körper und Geist. Wenn die-

ser Mechanismus in Ordnung ist, gibt es Glück und Fülle des Lebens; wenn jedoch irgen-

detwas mit dem Mechanismus nicht stimmt, ist der Körper krank und der Frieden ist 

verschwunden. Dieser Mechanismus muss aufgezogen werden, so wie eine Uhr aufge-

zogen wird und dann 24 Stunden lang weiterläuft, so sitzt der Mensch in der Meditation 

in einer ruhigen Haltung, versetzt den Geist in einen Zustand der Ruhe und reguliert die 

Arbeit dieses Mechanismus durch Meditation. Wie beim Aufziehen ist die Wirkung die 

ganze Zeit über spürbar, weil der Mechanismus in Ordnung gebracht wird. 

 

Deshalb ist der Glaube eines Mystikers kein äußerer Glaube an eine Gottheit, die man 

nie gesehen hat; die Verehrung des Mystikers ist keine äußere Form, sodass mit dem 

Sprechen von Gebeten seine oder ihre Verehrung beendet wäre. Der Mystiker macht 

den besten Gebrauch von den äußeren Dingen, aber sein Streben ist gleichzeitig logisch 

und wissenschaftlich. Wenn möglich, wird er die äußere Form mit dem mystischen Kon-

zept vereinen. Die Mystik ist die wissenschaftliche Erklärung und auch die Verwirkli-

chung von Dingen, die von der Religion gelehrt werden und die für einen gewöhnlichen 

Menschen sonst keine Bedeutung haben würden. 

 

Ein gewöhnlicher Mensch liest über das Reich Gottes und des Himmels, weiß aber nicht, 

wo sich der Himmel befindet; der gewöhnliche Mensch fühlt, dass es einen Gott gibt, 

aber es gibt keine Beweise. Daher wenden sich viele intellektuelle Menschen, die wirk-

lich nach der Wahrheit suchen, von der äußeren Religion ab, weil sie keine Erklärung 

finden können; in der Folge werden sie materialistisch. 

 

Der Mystiker sagt, die Erklärung für die gesamte Religion sei die Erforschung des Selbst. 

Je mehr man sich selbst erforscht, desto mehr wird man alle Religionen im vollen Licht 

verstehen und alles wird klar werden. Der Sufismus ist nur wie ein Licht, das auf die 

eigene Religion geworfen wird, ein Licht, das in einen Raum gebracht wird, der alle Dinge 

enthält, die man haben möchte; das Einzige, was man braucht, ist Licht. 

 



Gatheka 19: Sufi-Mystik, V:     62 

Doch der Mystiker ist nicht immer bereit, jedem Menschen eine Antwort zu geben. Kön-

nen Eltern immer alle Fragen ihrer kleinen Kinder beantworten? Nein. Es gibt Fragen, 

die man beantworten kann, und es gibt welche, bei denen man warten sollte, bis die 

Person einen gewissen Punkt des Verstehens erreicht hat. Ich mochte einmal ein Ge-

dicht, das ich nicht verstand; ich konnte keine befriedigende Erklärung dafür finden. 

Nach zehn Jahren ging mir plötzlich innerhalb einer Sekunde ein Licht auf, und ich ver-

stand es. Meine Freude kannte keine Grenzen. Zeigt das nicht, dass alles seine Zeit hat? 

Wenn Menschen ungeduldig werden und nach einer Antwort fragen, kann man einen 

Teil der Frage beantworten, aber auf den anderen Teil muss man warten; die Antwort 

wird zu ihrer Zeit kommen. Man muss warten. Hat irgendjemand in der Welt sagen kön-

nen, was Gott ist, ungeachtet aller heiligen Schriften und Propheten? Gott ist ein Ideal, 

das zu hoch und zu groß ist, um es mit Worten auszudrücken. 

 

Kann jemand ein solches Wort wie Liebe erklären oder sagen, was Wahrheit ist? Sehr 

oft fragen die Menschen, was Wahrheit ist. Ich hatte oft das Gefühl, dass ich das Wort 

„Wahrheit“ mit Kohle auf einen Ziegelstein schreiben und ihn in ihre Hände legen sollte, 

mit den Worten: „Hier, halte das, dann kannst du die Wahrheit halten.“ Wenn die Wahr-

heit erfasst werden soll, dann geschieht dies erst, wenn die Wahrheit selbst zu sprechen 

beginnt, wenn sie sich uns offenbart. Die Wahrheit offenbart sich selbst - deshalb ist das 

persische Wort für Wahrheit Khuda, was so viel wie selbstoffenbarend bedeutet, denn 

dieses Wort verbindet Gott mit der Wahrheit. Gott ist also Wahrheit. Man kann weder 

das erste noch das zweite Wort erklären. 

 

Die einzige Hilfe, die ein Mystiker geben kann, ist die Anleitung, wie man zu dieser Of-

fenbarung gelangt. Niemand kann diese lehren; man muss es selbst lernen. Der Lehrer 

ist nur dazu da, einen zu dieser Offenbarung zu führen. Es gibt nur einen Lehrer, Gott. 

Die großen Meister der Welt waren die größten Schüler. Sie wussten, wie man Schüler 

wird. 

 

Doch wie wird das alles gelehrt oder in das Bewusstsein derer gebracht, die den Pfad 

der Wahrheit beschreiten? Durch Bayat: Einweihung. Es ist ein Vertrauen von jemandem, 

der führt, zu jemandem, der den Weg beschreitet. Derjenige, der den Weg beschreitet, 



Gatheka 19: Sufi-Mystik, V:     63 

muss bereit sein, die Schwierigkeiten des Weges auf sich zu nehmen, er muss aufrichtig, 

treu, wahrhaftig und zweifelsfrei sein, Pessimismus oder Skepsis sind fehl am Platz, sonst 

werden seine Bemühungen nicht zum Ziel führen. Man muss mit ganzem Herzen dabei 

sein, oder besser gar nicht. Halbherzigkeit hat keinen Wert. 

 

Zudem ist ein gewisses intellektuelles Verständnis des metaphysischen Aspekts des Le-

bens erforderlich, das einige, aber nicht alle haben. Darüber hinaus sind die Qualitäten 

des Herzens notwendig: die Liebe, die bekanntlich göttlich ist, als erstes Prinzip; dann 

das Handeln: ein Handeln, das der Wahrheit nicht im Wege steht, Handlungen, die im-

mer größere Harmonie schaffen; und schließlich die Ruhe, denn das, was man im Stu-

dium eines Jahres gelernt hat, wird während des Schweigens eines Tages zusammenge-

fügt. Wenn man nur den wahren Weg der Stille kennen würde! 



Gatheka 20: Sufi-Mystik, VI:     64 

Gatheka 20: Sufi-Mystik, VI: 
Der Weg, der durch harmonisches Handeln erreicht wird 

Sehr oft ist man geneigt zu denken, dass nur Studium, Meditation und Gebet allein einen 

auf den Weg zum Ziel führen können. Aber man muss verstehen, dass auch das Handeln 

eine große Rolle spielt. Tatsächlich wissen nur wenige, welche Kraft jede Handlung auf 

das Leben hat, welche Kraft eine richtige Handlung geben kann und welche Wirkung 

eine falsche Handlung haben kann. Die Menschen achten nur darauf, was andere von 

ihren Taten halten, aber nicht darauf, was Gott von ihnen hält. 

 

Würde man die Wirkung einer Tat auf sich selbst kennen, würde man verstehen, dass 

ein Mörder, selbst wenn er den Händen des Polizisten entkommen ist, der Schuld, die 

er begangen hat, nicht entkommen kann. Man kann sich selbst nicht entkommen, der 

größte Richter sitzt im eigenen Herzen. Man kann seine Taten nicht vor sich selbst ver-

bergen. Zweifellos ist es schwierig, fast unmöglich, die Taten eines anderen Menschen 

zu beurteilen, denn man kennt den Zustand des anderen nicht. Am besten kann man 

sich selbst beurteilen. Selbst die bösesten Menschen sind mit sich selbst nicht zufrieden, 

wenn sie falsch handeln. Man freut sich für einen Moment, doch diese Freude ist nicht 

von Dauer. 

 

Man könnte fragen: Was ist richtig und was ist falsch? Niemand kann eine Tat als richtig 

oder falsch abstempeln. Aber es gibt einen natürlichen Sinn im Menschen, der zwischen 

richtig und falsch, gerecht und ungerecht unterscheidet, dieser Sinn ist sogar im Kind 

vorhanden. Man sieht es an den Linien und Farben in der Kunst oder in der Dekoration. 

Man sieht, wenn das Tischtuch nicht gerade auf dem Tisch liegt oder wenn eine Linie, 

die gerade sein sollte, nicht gerade ist. Selbst ein Kind erkennt, wenn die Dinge in Linie 

und Farbe harmonisch sind; ein Kind liebt normalerweise die Harmonie in Linie und 

Farbe. Es gibt eine natürliche Neigung im Herzen eines jeden Menschen, ein natürliches 

Instrument, das Maurer für den Bau eines Hauses verwenden. 

 

Die verschiedenen Religionen haben unterschiedliche Moralvorstellungen gelehrt, die 

für die Menschen zur jeweiligen Zeit richtig waren. Zweifellos muss das Gesetz der 

Masse respektiert werden, doch die wahre Auffassung von richtig und falsch liegt im 



Gatheka 20: Sufi-Mystik, VI:     65 

tiefsten Inneren eines jeden Menschen. Die Seele ist mit dem, was nicht richtig ist, nicht 

zufrieden. Sie findet ihre Befriedigung immer in etwas, das ihr vollkommenes Glück 

schenkt. Die ganze Methode basiert nicht nur auf der Praxis des Denkens, sondern auch 

auf der Praxis des Handelns. Alle Religionen beruhen nicht nur auf der Wahrheit, son-

dern auch auf der Tat. Sowohl materielle als auch spirituelle Dinge wurden durch Han-

deln erreicht. 

 

Für den Mystiker ist Handeln daher sehr wichtig. Auf meinen Reisen von Ort zu Ort kam 

ich mit verschiedenen Menschen in Kontakt und hatte Gelegenheit, bei ihnen zu woh-

nen, dabei habe ich einige getroffen, die vielleicht noch nie in ihrem Leben ein theologi-

sches Buch gelesen oder sich mit Mystik beschäftigt haben. Sie haben ihr ganzes Leben 

mit Arbeit, Handel und Industrie verbracht, und doch habe ich ihren geistigen Fortschritt 

gespürt, der sich ganz natürlich aus ihrem richtigen Handeln im Leben ergab. Sie waren 

zu einem Zustand der Reinheit gelangt, den ein anderer vielleicht durch Studieren oder 

Meditation erreichen könnte. 

 

In Bezug auf das Handeln könnte man sich fragen, was ist hier der beste Weg, um im 

Alltag zum Ideal des Lebens zu gelangen? Der beste Weg des Handelns besteht darin, 

Harmonie als das erste Prinzip zu betrachten, das es zu beachten gilt. Unter allen Um-

ständen, Situationen und Bedingungen sollte man versuchen, mit seinen Mitmenschen 

zu harmonieren. Das ist leicht gesagt, aber sehr schwer zu leben; denn es ist nicht immer 

leicht, zu harmonisieren. Wenn wir fragen, warum es so schwierig ist, lautet die Antwort, 

dass es nicht immer daran liegt, dass die anderen Menschen schwierig und nicht bieg-

sam sind, sondern dass wir selbst es sind, die sich nicht beugen können. 

 

Eine Palme, die gerade nach oben wächst und deren Stamm so gerade und stark ist, 

kann mit all ihrer Stärke und Güte nicht mit den anderen Bäumen harmonieren. Es gibt 

viele gute Menschen, aber sie sind nicht harmonisch. Es gibt viele wahre Menschen, aber 

ihre Wahrheit ist nicht immer tröstlich. Sie sagen die Wahrheit vielleicht wie einen 

Schlag, der einem Menschen versetzt wird. Sie sind wie die Palme, gerade und recht-

schaffen, aber gleichzeitig unharmonisch. 

 



Gatheka 20: Sufi-Mystik, VI:     66 

Ein harmonischer Mensch hingegen kann sich beugen, ist biegsam und kann anderen 

begegnen. Zweifellos muss man, um zu harmonisieren, Opfer bringen; man muss sich 

Leuten beugen, denen man sich nicht beugen möchte. Man muss biegsamer sein, als 

man von Natur aus ist, und man muss klüger sein, als man wirklich ist. All diese Bemü-

hungen werden jedoch nicht erfolgreich sein, wenn man sich nicht anstrengt und nicht 

erkennt, dass Harmonie das Wichtigste im Leben ist. 

 

Warum misst ein Mystiker der Harmonie so große Bedeutung bei? Weil das Leben eines 

Mystikers eine einzige kontinuierliche Symphonie der Musik ist, zu der jede Seele durch 

ihren oder seinen besonderen Teil der Musik beiträgt. Daher hängt der Erfolg vom Ideal 

der Harmonie ab, dass ein Mensch hat. Nur sehr wenige Menschen auf der Welt schen-

ken der Harmonie Aufmerksamkeit. Sie wissen nicht, dass es ohne sie keine Chance auf 

Glück gibt. Nur die harmonischen Menschen können glücklich sein und Glück erfahren. 

Ansonsten ist es schwer, in der Welt Glück zu finden. Der Kämpfer hat keinen Frieden; 

denn der Kampf wird immer weiter zunehmen. Es ist der Friedensstifter, der gesegnet 

ist. Um Frieden zu schaffen, muss man zweifellos mit sich selbst kämpfen, um mit ande-

ren Frieden schließen zu können. 

 

Unabhängig von der Ausbildung, der Stellung im Leben oder der Menge an Besitz kann 

nichts Frieden bringen, wenn im Leben und im Herzen eines Menschen etwas fehlt. 

Denkt daran, wie wertvoll es wäre, wenn man wüsste, wie wichtig es ist, Harmonie zu 

erschaffen. Dies ist das Wichtigste im Leben, in allem, was man denkt und tut. 



Gatheka 21: Sufi-Mystik, VII:     67 

 Gatheka 21: Sufi-Mystik, VII: 
Menschliche Handlungen werden göttlich 

Es gibt bestimmte Handlungen, wie Essen, Trinken, Sitzen und Gehen, die sich nicht von 

denen der Tiere unterscheiden. Wenn man also in seinen Handlungen nichts zeigen kann, 

was bei Tieren nicht zu finden ist, dann ist man noch nicht zur menschlichen Natur er-

wacht. Kann jeder etwas von den Eigenschaften eines Menschen zeigen? Man könnte 

fragen: Welche sind das? 

 

Hinter den Handlungen wie Essen, Trinken, Sitzen und Schlafen steht ein Licht, das sie 

leitet; ein und dieselbe Handlung kann für die menschliche Natur charakteristisch wer-

den. Wenn man beispielsweise meint, man dürfe einen anderen beim Gehen nicht 

schubsen, oder sich entschuldigt, zeigt man eine andere Tendenz als ein Tier. Tiere müs-

sen sich aneinander reiben, während ein Mensch zeigt, dass er das nicht tun wird. Tiere 

gehen aneinander vorbei und zeigen statt sich zu verbeugen ihre Hörner und grüßen mit 

einem Heulen. Menschen werden sich anders verhalten. 

 

Zu den besonderen Eigenschaften eines menschlichen Wesens zählen Rücksichtnahme, 

Feinheit, Geduld und Bedachtsamkeit. Wenn man diese Eigenschaften verinnerlicht hat, 

führt das zur Praxis der Selbstaufopferung, die zu göttlichem Handeln führt. Opfert man 

seine Zeit und seinen Vorteil im Leben für einen anderen, den man liebt, respektiert und 

verehrt, so erhebt dieses Opfer einen über den Standard eines gewöhnlichen Menschen. 

Das ist die göttliche Natur, die nicht menschlich ist, weil der Mensch anfängt wie Gott 

zu denken, und weil seine Handlungen immer göttlicher werden, bis sie zu Handlungen 

Gottes werden. Dieser Mensch ist größer als jemand, der nur an Gott glaubt, denn sein 

eigenes Handeln ist zum Handeln Gottes geworden. 

 

Die erwachte Seele sieht alle Taten erwachsener Menschen als die Taten der Kinder des 

einen Vaters und der einen Mutter. Die erwachte Seele sieht sie an, wie der Vater/die 

Mutter alle Menschen auf der Erde ansehen würde, ohne daran zu denken, dass sie 

Deutsche oder Engländer oder Franzosen sind. Sie sind ihm oder ihr gleichermaßen lieb. 

Die erwachte Seele blickt auf alle, voller Vergebung, nicht nur für diejenigen, die es ver-

dienen, sondern auch für alle anderen. Die erwachte Seele versteht nicht nur diejenigen, 



Gatheka 21: Sufi-Mystik, VII:     68 

die es verdienen, sondern auch diejenigen, die es nicht verdienen, weil sie das Wirken 

hinter allem versteht. 

 

Wenn man das Gute in jedem und allem sieht, beginnt man, jenes göttliche Licht zu 

entwickeln, das sich auf das Leben ausbreitet und das gesamte Leben zu einem Schau-

platz göttlicher Erhabenheit macht. Was der Mystiker im Leben entwickelt, ist eine brei-

tere Sichtweise, und diese breitere Sichtweise verändert das eigene Handeln. Man ent-

wickelt in sich eine Sichtweise, die man eine göttliche Sichtweise nennen könnte. Man 

kann dies nur als göttlichen Standpunkt bezeichnen. Der Mensch erhebt sich in einen 

Zustand, in dem er spürt, dass alles, was ihm widerfährt, von Gott kommt. Er spürt, dass 

er, wenn er richtig oder falsch handelt, Gott das Unrecht zufügt. Einmal in diesem Zu-

stand angekommen, ist dies die wahre Religion. Es kann keine bessere Religion geben 

als diese, die Religion Gottes auf Erden. 

 

Dies ist die Sichtweise, die einen Menschen wie Gott macht: göttlich. Man ist nachsichtig, 

wenn man schlecht behandelt wird. Aber man wird sich selbst zur Rede stellen, wenn 

man zufällig einen Mangel in seinem eigenen Handeln entdeckt, denn dieses Handeln 

ist für Gott. 

 

Die Vorstellung des Mystikers von einer Gottheit ist nicht nur die eines Königs, eines 

Richters oder eines Schöpfers. Die mystische Vorstellung von Gott ist der Geliebte, der 

einzige Geliebte, den es gibt. Für den Mystiker ist all die Liebe von dieser Welt wie kleine 

Kinder, die mit ihren Puppen spielen und sie lieben. So lernen sie die Lektion, die sie 

später im Leben umsetzen müssen, nämlich sich um ihr Heim zu kümmern. Der Mystiker 

lernt diese Lektion, indem er aufrichtig ist und allen Arten von Geschöpfen zugetan. 

Durch diese Hingabe wird der Mystiker für den Geliebten erweckt, den einzigen Gelieb-

ten, dem alle Liebe gebührt. 



Gatheka 22: Die Ideale und Ziele der Sufi-Bewegung     69 

Gatheka 22: Die Ideale und Ziele der Sufi-Bewegung 
Das Wort Sufi selbst ist bedeutsam, denn es leitet sich von Sophos oder Sophia ab, was 

Weisheit bedeutet - Weisheit nicht in dem Sinne der Alltagssprache, in der Intellekt oft 

mit Weisheit verwechselt wird. Weisheit ist nicht nur Intellektualität, sondern auch je-

nes Wissen, das von innen kommt und sich mit Intellektualität verbindet. Der Sufismus 

war daher in keiner Periode der Geschichte eine Religion mit bestimmtem Glaubensbe-

kenntnis; sondern er war stets die Essenz jeder Religion und aller Religionen. Als er der 

islamischen Welt übermittelt wurde, wurde er von den großen Sufis in muslimischer 

Terminologie dargestellt. Wann immer das Sufi-Ideal einem bestimmten Volk präsen-

tiert wird, um es diesem Volk verständlich zu machen, wird es in dessen Verständnisbe-

reich vorgetragen. 

 

Sufismus ist nicht notwendigerweise ein Dogma oder eine Doktrin; er ist weder eine 

Form noch eine Zeremonie. Das bedeutet jedoch nicht, dass ein Sufi keinen Gebrauch 

von einer Doktrin, einem Dogma, einem Ritual oder einer Zeremonie macht. Sufis ma-

chen davon Gebrauch, sind aber frei davon. Es sind weder Dogma, Doktrin, Zeremonie 

noch Ritual, die einen Sufi zu einem Sufi machen. Es ist allein die Weisheit, die das Ei-

gentum der Sufis ist; alle anderen Dinge nutzen die Sufis zu ihrem Nutzen und ihrem 

Vorteil. Ein Sufi ist nicht gegen ein Glaubensbekenntnis, eine Doktrin, ein Dogma, ein 

Ritual oder eine Zeremonie. Außerdem ist ein Sufi nicht einmal gegen die Personen, die 

nicht an Gott oder den Geist glauben. Denn ein Sufi hat einen großen Respekt vor allen 

Menschen. 

 

Der Gott des Sufis ist der Gott aller, sein Ideal und sein Wesen selbst. Der Christus des 

Sufis ist sein Ideal: Deshalb ist einem Sufi der Erlöser von niemandem fremd. Der Sufi 

sieht die Schönheit, Größe und Vollkommenheit des Menschen in seinem Ideal. Deshalb 

macht es dem Sufi nichts, wenn dieses Ideal von einer Person Buddha, von einer ande-

ren Person Krishna oder von einer weiteren Mohammed genannt wird. Die Namen ma-

chen für den Sufi wenig Unterschied. Das Ideal des Sufis gehört weder der Geschichte 

noch der Tradition; das Ideal des Sufi gehört dem heiligen Gefühl seines oder ihres Her-

zens. Wie könnte der Sufi also über die Ideale der verschiedenen Glaubensrichtungen 

streiten oder sie vergleichen? Sie selbst streiten vergeblich über historische und 



Gatheka 22: Die Ideale und Ziele der Sufi-Bewegung     70 

traditionelle Standpunkte, ohne sich gegenseitig zu beeindrucken. 

Die Idee des Herrn, des Herrn in der Gestalt eines jeden Menschen, ist das Ergebnis der 

tiefsten Empfindung der Hingabe des Herzens. Ein solches Ideal kann nicht bestritten, 

erörtert oder verglichen werden. Ein Sufi ist daher der Meinung, dass es umso besser ist, 

je weniger über dieses Thema gesprochen wird, denn der Sufi respektiert dieses eine 

Ideal, das von verschiedenen Menschen mit verschiedenen Namen bezeichnet wird. 

 

Für einen Sufi ist das Leben, die menschliche Natur und die Natur ringsum eine Offen-

barung; alles ist eine heilige Schrift. Bedeutet das, dass ein Sufi nicht auf die heiligen 

Schriften schaut, die von der Menschheit geschätzt werden? Nein. Im Gegenteil, der Sufi 

hält sie für genauso heilig wie ihre Anhänger, nur sagt der Sufi, dass alle Schriften unter-

schiedliche Interpretationen dieser einen Schrift sind, die uns ständig vor Augen steht, 

wie ein offenes Buch - wenn wir sie nur lesen und verstehen könnten. 

 

Das Objekt der Verehrung des Sufis ist die Schönheit. Nicht nur Schönheit in Form, Farbe 

und Linie, sondern Schönheit in all ihren Aspekten, vom Groben zum Feinen. Die Moral 

des Sufis ist das Verständnis von Harmonie: Wie kann man mit seiner Seele harmonieren 

und wie kann man mit seinen Mitmenschen harmonieren. Anstatt eine Handlung als 

Sünde und eine andere als Tugend zu bezeichnen, anstatt über das Richtige und Falsche 

bestimmter Handlungen zu streiten, schult der Sufi wie ein Musiker sein Ohr, um zu er-

kennen, was in einem selbst und im Umgang mit anderen harmonisch ist und was nicht. 

 

Durch diese kontinuierliche Entwicklung des Verständnisses für das Gesetz der Harmo-

nie entsteht im Sufi jene Güte, die er oder sie als göttlich bezeichnet. Harmonie ist das 

Zeichen des Lebens. Was ist Leben? Leben kann in poetischen Worten als Liebe bezeich-

net werden. Das lieblose Herz mag alle Religion und alles Wissen haben, aber es ist tot. 

Wie die Bibel sagt: „Gott ist Liebe“. Gott ist im Herzen eines jeden Menschen, und das 

Herz eines jeden Menschen ist der höchste Himmel. Wenn dieses Herz durch die Abwe-

senheit von Liebe verschlossen ist, dann ist Gott verschlossen. Wenn dieses Herz offen 

ist, ist Gott offen, und man ist von diesem Zeitpunkt an lebendig. 

 

Im Handeln ist das Gewissen der Leitfaden für einen Sufi, und er sucht ständig nach 



Gatheka 22: Die Ideale und Ziele der Sufi-Bewegung     71 

Gerechtigkeit. Zweifellos unterscheidet sich die Art und Weise, wie ein Sufi nach Gerech-

tigkeit sucht, von der Art und Weise, wie es jeder andere tut. Jeder prüft, ob eine andere 

Person ihn gerecht oder ungerecht behandelt hat. Das ist die Art und Weise, wie jede 

Seele nach Gerechtigkeit sucht, obwohl dies die Seele weit von der wahren Gerechtig-

keit entfernt. Ein Sufi versteht nur eine Gerechtigkeit: ob er gerecht gewesen ist, ob er 

gerecht sein kann und ob er mit seiner Handlung zufrieden sein kann. Mit diesem Sinn 

für Gerechtigkeit ist der Sufi zufrieden, und das ist sein Weg. 

 

Was ist das höchste Ziel eines Sufis? Das höchste Ziel des Sufis ist es, die Tiefe des Lebens 

zu erforschen, um den Schleier zu durchdringen, der uns das Geheimnis unseres Lebens 

vorenthält. Diese Errungenschaft betrachten Sufis als ihr größtes Glück; dieses Streben 

ist das Streben der Sufis nach Gott; in dieser Verwirklichung erkennen die Sufis die 

Wahrheit; und in dieser Wahrheit findet sie den Frieden, nach dem sich jede Seele sehnt. 

 

Nun möchte ich in wenigen Worten die Mission und die Arbeit der Sufi-Bewegung in der 

Welt erklären. Beabsichtigen wir, die Kriege abzuschaffen? Beabsichtigen wir, die ganze 

Welt zu entwaffnen? Beabsichtigen wir, die ganze Welt zu einer einzigen Nation zu ma-

chen? Beabsichtigen wir, alle Menschen zu Anhängern einer einzigen Religion zu ma-

chen? Beabsichtigen wir, alle Menschen spirituell zu machen? Versuchen wir, alle Men-

schen weise zu machen? 

 

Wir wären die ersten, die uns selbst eine solche Anmaßung vorwerfen würden. Die Welt 

ist, wie sie ist. Alle verschiedenen Institutionen und Bewegungen arbeiten auf die Art 

und Weise, die sie für die Menschheit für am besten halten. Unsere Arbeit ist ein be-

scheidener Dienst an Gott und die Menschheit: Wir rufen unsere Freunde zu einer rich-

tigen Einstellung auf, eine Einstellung, die ganz unterschiedliche Ergebnisse hervorbrin-

gen wird. Aber wir arbeiten nicht für ein bestimmtes Ergebnis; sondern für die Sache, 

die Ergebnisse bringen wird. Selbst wenn es bessere Ergebnisse gäbe, ohne eine Ände-

rung der Einstellung wären diese nicht von Dauer. 

 

Deshalb zwingen wir den Menschen keine Doktrinen, Dogmen oder Prinzipien auf. Un-

sere Arbeit besteht lediglich darin, die Haltung zu vermitteln, die eine natürliche Haltung 



Gatheka 22: Die Ideale und Ziele der Sufi-Bewegung     72 

ist und die jede Seele in ihrer Tiefe sucht, weil sie der menschlichen Natur nicht fremd 

ist. 

 

Die Sufi-Bewegung ist eine Gruppe von Freundinnen und Freunden, die verschiedenen 

Religionen, verschiedenen Nationen und verschiedenen Ethnien angehören und die sich 

in Weisheit und Verständnis zusammengeschlossen haben, um in dieser Zeit zu dienen. 

Die einzige Quelle des Schutzes, aus der wir die Energie und den Mut schöpfen, ist diese 

eine Quelle, die Quelle, in deren Dienst wir unser Leben stellen. 



Gatheka 23: Arbeiten für die Sufi-Botschaft     73 

 Gatheka 23: Arbeiten für die Sufi-Botschaft 
Sufismus ist im Sinne des Wortes Weisheit; Weisheit ist ein Wissen, das sowohl von in-

nen als auch von außen erworben wird. Der Sufismus ist weder nur ein intuitives Wissen, 

noch ist er nur ein Wissen, das aus dem Leben in der Außenwelt erworben wurde. Der 

Sufismus an sich ist keine Religion und auch keine Sekte im Sinne einer bestimmten oder 

eindeutigen Doktrin. Es gibt keine bessere Erklärung für den Sufismus, als zu sagen, dass 

jeder Mensch, der ein Wissen über das Leben im Außen und im Innen hat, ein Sufi ist. 

Daher hat es in keiner Periode der Weltgeschichte einen Begründer oder einen Vertreter 

des Sufismus gegeben; dennoch hat der Sufismus immer existiert. 

 

Soweit wir es zurückverfolgen können, gab es seit der Zeit Abrahams esoterische Schu-

len, von denen viele als Sufi-Schulen bezeichnet wurden. Die Sufi-Schulen in Arabien 

hatten eine eher metaphysische arabische Kultur, die Sufi-Schulen in Persien entwickel-

ten den literarischen Aspekt und die Sufi-Schulen in Indien entwickelten die meditativen 

Fähigkeiten. Aber die Wahrheit und das Ideal sind als zentrales Thema des Sufismus in 

all diesen Schulen dasselbe geblieben. Die verschiedenen Schulen haben unterschiedli-

che Namen, werden aber alle als Sufi-Schulen bezeichnet. Diese Schulen existieren auch 

heute noch, und es wäre keine Übertreibung zu sagen, dass es Millionen von Seelen 

verschiedener Religionen gibt, die von der Weisheit dieser Schulen profitieren. 

 

Zweifellos hat jede Schule ihre eigene Methode, und jede Methode ist von der Persön-

lichkeit ihres Leiters oder ihrer Leiterin geprägt. Es gibt Schulen von Derwischen und 

Schulen von Fakiren; es gibt Schulen von Salik, die moralische Kultur mit philosophischer 

Wahrheit lehren. Und hier aber endet der Bericht über die alte Geschichte des Sufismus. 

 

Unsere Bewegung besteht aus Mitgliedern verschiedener Nationen und verschiedener 

Ethnien, die sich im Ideal der Weisheit vereinen. Die Weisheit gehört keiner bestimmten 

Religion oder Ethnie; sondern der gesamten Menschheit. Sie ist ein göttliches Gut, das 

alle gemeinsam geerbt haben. In dieser Erkenntnis vereinen wir uns trotz unterschiedli-

cher Nationalitäten, Ethnien, Überzeugungen und Glaubensrichtungen und arbeiten für 

die Menschheit im Ideal der Weisheit. 

 



Gatheka 23: Arbeiten für die Sufi-Botschaft     74 

Unsere Tätigkeit umfasst drei Aspekte. Ein Aspekt unserer Tätigkeit ist das, was wir den 

Sufi-Orden nennen, in den ein Mitglied durch Initiation aufgenommen wird. Zu welcher 

Schule gehören wir durch diese Einweihung? Wir gehören der internationalen Schule 

des Sufi-Ordens an. Welche Methode ist das? Die Sufis der alten Zeit brachten der mus-

limischen Welt Weisheit und präsentierten diese Weisheit in muslimischer Terminologie. 

Unsere Schule von heute hat ein breiteres Arbeitsfeld und stellt ihre Methode den An-

hängern aller Religionen vor, auch denen, die vielleicht keine Religion haben, sowohl 

den spirituellen als auch den materiellen Menschen. Das Feld, in dem die esoterische 

Schule des Sufi-Ordens ihre Methode präsentiert, ist daher notwendigerweise anders 

und unterscheidet sich hiervon. 

 

Die Vertreter dieser Schule und die Eingeweihten haben daher eine allgemeinere Vor-

stellung vom Sufismus als diejenigen, die einer speziellen Schule angehören und eine 

bestimmte Vorstellung von diesem speziellen Bereich haben. Man sollte sich daher auch 

nicht wundern, wenn sich eines der eingeweihten Mitglieder des Sufi-Ordens als umfas-

sender erweist als ein Mitglied einer anderen Schule der Sufis, die nur einen Teilbereich 

des Sufismus abdeckt. Sie werden jedoch feststellen, dass das zentrale Thema dasselbe 

ist. Das habe ich nicht gesagt, damit wir auf unsere Weite stolz sein können, sondern 

nur, damit wir in unserem Leben versuchen, dieses Ideal aufrechtzuerhalten und nicht 

hinter diese breitere Sichtweise und dieses weite Ideal zurückzufallen. Das Leben auf 

der Erde hat die Tendenz, uns eng zu machen, deshalb müssen wir wissen, dass wir auf 

unserem gesamten spirituellen Weg einen ständigen Kampf zu führen haben. 

 

Der zweite Teil unserer Arbeit ist die Universelle Gottesverehrung. Zweifelsohne ist die 

Religion ein Thema, das man nur ungern berührt. Je weniger darüber gesprochen wird, 

desto besser. Doch niemand kann mit Nahrung und ohne Wasser leben, und ebenso 

wenig kann jemand nur mit einem esoterischen Ideal und ohne eine Religion leben. 

Wenn jemand sagt: „Ich will nur im esoterischen Ideal und ohne die äußere Religion 

leben“, dann kann er genausogut sagen: „Ich will in meiner Seele leben und mir meines 

Körpers nicht bewusst sein.“ 

 

Neben der Bereitstellung einer Religion, die dazu bestimmt ist, die Religion von heute 



Gatheka 23: Arbeiten für die Sufi-Botschaft     75 

zu sein, besteht das große Werk dieser Tätigkeit darin, die Möglichkeit zu schaffen, dass 

Menschen verschiedener Religionen gemeinsam Gottesdienste feiern können, denn alle 

beten den einen Gott an. Wie groß die Möglichkeit des Widerspruchs auch sein mag 

(und jedes gute Werk wird auf Widerstand stoßen), so wird doch jeder, der einen klaren 

Verstand und ein gerechtes und reines Gewissen hat, die zugrunde liegende Idee sicher-

lich befürworten. 

 

Die dritte Idee ist nun die Bruder- und Schwesternschaft. Das Bedürfnis danach kann 

niemand leugnen, der bei klarem Verstand ist, und wer es leugnet, weiß nicht, was er 

oder sie leugnet. Je mehr man das Leben in seinem tieferen Sinn studiert, desto mehr 

erkennt man, dass die ganze Weisheit in der Idee der Bruder-und Schwesternschaft zu-

sammengefasst ist. 

 

Neben den drei besonderen Arbeiten, für die wir uns einsetzen, ist unsere Arbeit die 

Botschaft. Sie ist kein von Menschen gemachtes Werk; sondern von Gott bestimmt. 

Wenn die Mureeds voranschreiten, wird das Einzige was sich mit ihrem Voranschreiten 

entwickeln wird, das echte Zeugnis der göttlichen Hand hinter allem sein. 

 

Ich habe mich engagiert, nachdem ich den Ruf erhalten hatte, ohne dass mich auf die-

sem Weg irgendetwas oder jemand ermutigt hätte. Es gibt keine Worte, die erklären 

können, wie ich in dieser Welt der Veränderungen und Schwierigkeiten meinen Weg 

gemacht habe. Aber gleichzeitig hatte ich diese ständige Stimme in mir. Das war der 

einzige Trost, den ich hatte, ohne jede Ermutigung, die mir die äußere Welt hätte bieten 

können. 

 

Jetzt beginnen wir, die Beweise für ihre Gültigkeit zu sehen. Wenn es neunundneunzig 

Dinge gibt, die euch entmutigen, so gibt es jetzt doch eines, das euch ermutigt. Denkt 

an euren Murshid, der einen Weg bahnte, als es nichts gab um ihn zu ermutigen, son-

dern nur Entmutigung. Wenn ihr den Lehren, der Führung und den Ratschlägen eures 

Murshids glaubt, könnt ihr sicherlich darauf vertrauen, dass es nicht einmal zehn Jahre 

dauern wird, bis ihr seht, wie dieses Phänomen Wirklichkeit wird. 

 



Gatheka 23: Arbeiten für die Sufi-Botschaft     76 

Es ist nicht ich, der spricht, es ist die Sphäre! Die Sphäre spricht ständig von der Botschaft. 

Es ist die Antwort Gottes an die Menschheit. Ob da fünf oder fünftausend oder fünf 

Millionen Seelen an meiner Seite stünden, oder ob ich alleinstünde, ich würde dasselbe 

sagen und dieselbe Hoffnung hegen. Ich schätze die Hingabe und das Vertrauen meiner 

Mureeds in einer Zeit, in der wir so wenige sind. Es ist wertvoller, wenn wir arm sind und 

keine Güter dieser Welt haben, uns aber gemeinsam bemühen der Menschheit zu die-

nen, Hand in Hand. 

 

Man wird sehen, dass unsere aufrichtige Antwort auf den göttlichen Ruf erfolgreicher 

sein wird, als die Antwort, wenn wir alle Mittel der Welt zur Verfügung hätten. Ich 

möchte, dass meine Mureeds sich ihrer Verantwortung bewusst sind, dass sie sich durch 

nichts entmutigen lassen und dass sie sich gerade deshalb stärker fühlen, weil wir zah-

lenmäßig klein sind. Denkt daran, dass Einigkeit Stärke bedeutet, und dass die Arbeit für 

die Einheit der Welt eine noch größere Stärke ist. 



Gatheka 24: Das Bedürfnis der Menschheit in der heutigen Zeit     77 

Gatheka 24: Das Bedürfnis der Menschheit in der heutigen Zeit 
Die Botschaft der Sufi-Bewegung ist ein Aufruf an die Menschheit im Allgemeinen, sich 

in einer Weltverwandtschaft jenseits der Grenzen von Kaste, Glaube, Ethnie, Nation 

oder Religion zu vereinen. Die Sufi-Bewegung hat kein besonderes Glaubensbekenntnis, 

kein Dogma und keine Doktrin. Ihre Philosophie lehrt Toleranz gegenüber allen, Ver-

ständnis für alles, wodurch das Mitgefühl füreinander geweckt wird, und die Erkenntnis, 

dass das Wohlergehen eines jeden vom Wohlergehen aller abhängt. 

 

Die Stimme Gottes hat die Menschheit immer gewarnt und durch die göttliche Botschaft 

geleitet, die von den Propheten und Reformern aller Zeitalter gegeben wurde, die als 

Antwort auf die Bedürfnisse der Menschheit kamen. Jede Religion, in welcher Epoche 

sie auch immer gegeben und von den Menschen akzeptiert wurde, war eine Antwort 

auf den Schrei der Menschheit. Wie der Regen aus den Wolken fällt, der von den Be-

dürfnissen der Pflanzen und Bäume angezogen wird, so hat die göttliche Botschaft im-

mer auf die Sehnsucht der Seelen geantwortet, die nach Führung suchen. 

 

Die Kämpfe, die im Laufe der Jahrhunderte ausgefochten wurden, sind hauptsächlich 

durch religiöse Differenzen verursacht worden. Das wahre religiöse Ideal hat als Haupt-

ziel die Harmonisierung der Menschheit in der Einheit Gottes. Es ist jedoch immer wie-

der vorgekommen, dass religiöse Autoritäten die Religion für selbstsüchtige Zwecke 

missbraucht und dadurch ihren Zweck zerstört haben, indem sie die Form der Religion, 

die eine lebendige Quelle des unsterblichen Lebens für die Seelen war, in eine stagnie-

rende, tote Form verwandelt haben. 

 

In der jüngsten Zeit haben der zunehmende Materialismus und der übermächtige kom-

merzielle Einfluss, der das Herz der Menschheit vor der Wahrheit verschleiert, die 

größte Not verursacht. Trotz des großen Fortschritts der modernen Zivilisation beginnen 

die Menschen heute zu zweifeln, ob die Menschheit wirklich Fortschritte macht. Tat-

sächlich gibt es jedoch keinen Zweifel daran, dass die Menschheit Fortschritte macht. 

Der Beweis hierfür sind all die wunderbaren Phänomene in Form erstaunlicher wissen-

schaftlicher Errungenschaften. Doch all diese Erfindungen haben auch dazu beigetragen, 

die größte Katastrophe in der Weltgeschichte herbeizuführen: einen Krieg, der zahllose 



Gatheka 24: Das Bedürfnis der Menschheit in der heutigen Zeit     78 

Menschenleben ausgelöscht hat, darunter auch junge Menschen, die das Erbe vieler Ge-

nerationen in sich trugen. 

 

Trotz des Wohlstands und der verbesserten Lebensbedingungen, die man sieht, ist das 

Ideal völlig abwesend. Der Geist der meisten scheint nur auf eines ausgerichtet zu sein: 

den Kampf des Lebens. Millionen von Menschen sind Tag und Nacht körperlich und geis-

tig damit beschäftigt, Reichtümer oder Schätze zu horten, die ihre wahre Natur darin 

haben, von Hand zu Hand zu wandern. Solange sie diese besitzen, sind sie wie berauscht; 

wenn sie verloren gehen, gibt es nichts mehr, woran man sich festhalten kann. Dies hat 

die Menschen im Kampf um das materielle Leben noch habgieriger gemacht. 

 

Heute gilt derjenige als am geschicktesten, der am besten in der Lage ist, seine eigenen 

Interessen bestmöglich zu wahren. Dasselbe gilt für die Nationen: jede arbeitet für ihr 

eigenes Interesse. In jeder Nation wird nicht diejenige Person bewundert, der das Wohl 

der Menschheit am Herzen liegt, sondern diejenige, die ausschließlich für die Interessen 

ihrer Partei, Gemeinschaft oder Nation eintritt. Patriotismus kann nur dann eine Tugend 

sein, wenn er als Sprungbrett zur universellen Brüder- und Schwesternschaft dient. Er 

kann nur dann gerechtfertigt sein, wenn er als Mittel zur Erhaltung der Kräfte eingesetzt 

wird, um für das Wohl aller zu arbeiten. Heutzutage ist der Patriotismus jedoch zu einem 

Schloss für das Herz geworden, sodass kein Fremder - nur die eigenen Leute - in ein Land 

gelassen werden dürfen. 

 

Was in der modernen Erziehung, in der Kunst und Wissenschaft sowie im gesellschaftli-

chen, politischen und wirtschaftlichen Leben fehlt, ist das Ideal. Das Ideal ist das Ge-

heimnis des Himmels und der Erde, und das Geheimnis, das sich hinter der Menschheit 

und Gott verbirgt. Ohne das Ideal ist der Mensch mit allem, was er in der objektiven 

Welt besitzt, arm; diese Armut führt zu Irritationen, Konflikten und Unstimmigkeiten 

und damit zu Kriegen und Katastrophen aller Art. 

 

Die größte Notwendigkeit für die Menschheit besteht heute darin, die menschliche Per-

sönlichkeit zu erforschen, um die innewohnende Inspiration und Kraft zu entdecken und 

darauf die gesamte Struktur des Lebens aufzubauen. Das Leben besteht nicht nur darin, 



Gatheka 24: Das Bedürfnis der Menschheit in der heutigen Zeit     79 

zu leben, sondern auch darin, sich zu veredeln und jene Vollkommenheit zu erreichen, 

die der angeborenen Sehnsucht der Seele entspricht. 

 

Die Lösung der Probleme unserer Zeit besteht darin, das Bewusstsein der Menschheit 

für die Göttlichkeit des Menschen zu wecken. 

 

Der Grundton aller Religionen ist die Erkenntnis des einen Lebens, die in dem Gedanken 

der Einheit gipfelt. Die Bemühungen der Sufi-Bewegung sind darauf gerichtet, die 

Menschheit zu diesem Bewusstsein zu erheben. 



Gatheka 25: Die Pflichten eines Mureeds     80 

Gatheka 25: Die Pflichten eines Mureeds 
Was ist diese Einweihung? Sie ist ein heiliges Vertrauen, das der Murshid dem Mureed 

gibt, und ein Vertrauen, das der Mureed dem Murshid gibt. Ab dem Moment der Ein-

weihung sollte es keine Mauer mehr geben. Wenn es eine Mauer gibt, dann ist die Ein-

weihung nicht länger eine Einweihung. Wenn die Mauer zwischen Mureed und Murshid 

beseitigt ist, dann wird der nächste Schritt die Beseitigung der Mauer zwischen Gott und 

dem Gottesanbeter sein. 

 

Außerdem ist der Sufi-Orden ein mystischer Orden, und es gibt bestimmte Gedanken 

und Überlegungen, die beachtet werden sollten. Erstens: Wenn ein bestimmtes Ge-

heimnis einmal anvertraut wurde, muss es als das geheimste und heiligste Vertrauen 

bewahrt werden. Zweitens: Nehmt alle Lehren, sei es eine bittere oder eine süße Arznei, 

zum Patienten. Alles, auch die Erleuchtung, hat seine Zeit; wirklicher Fortschritt hängt 

von der Geduld des Schülers ab, zusammen mit seinem Eifer, voranzugehen. 

 

Ghazzali, der große Sufi, sagt: „Auf dem spirituellen Weg zu reisen, ist wie einen Pfeil 

abzuschießen, ohne zu wissen, wohin er gehen und was er treffen wird.“ Der Weg der 

Einweihung ist ein Weg der Prüfungen: die Prüfung durch den Initiator, die Prüfung 

durch Gott, die Prüfung durch das Selbst und die Prüfung durch die Welt. Diese Prüfun-

gen zu bestehen, ist das Zeichen für den wirklichen Fortschritt des Mureeds; wer diesen 

Prüfungen nicht nachkommt, verschwendet seine Zeit. 

 

Der Sufi-Orden und die Weltordnung selbst implizieren bestimmte Grade von Initiatoren 

des Pir-o-Murshid, und sie müssen als diejenigen angesehen und respektiert werden, 

die bereits weitergegangen sind. Dieses Gesetz ist nicht anders als das Gesetz der Natur 

und des Lebens. Ein Kind, das seinen Eltern gegenüber respektlos ist, wird dasselbe von 

seinen eigenen Kindern erfahren. Ein Soldat, der sich unter dem Hauptmann oder 

Oberst nicht an die Disziplin hält, wird die gleiche Erfahrung machen, wenn er selbst 

Hauptmann oder Oberst ist. Wird man jemals diesen Stand erreichen, wenn man nicht 

beachtet hat, was beachtet werden sollte? Diejenigen, die in irgendeiner Richtung am 

weitesten gegangen sind - in der Musik, in der Poesie, im Denken und in der Philosophie 

- sind immer bescheidenen geblieben und haben bei jedem Schritt diejenigen begrüßt, 



Gatheka 25: Die Pflichten eines Mureeds     81 

die bereits weiter vorangegangen sind. 

 

Es gibt drei Stufen, die ein Schüler, ein Mureed, auf dem spirituellen Weg durchlaufen 

muss. Die erste Stufe ist die Empfänglichkeit: alles, was gegeben wird, anzunehmen, 

ohne zu sagen: „Das nehme ich und das nehme ich nicht.“ Die nächste Stufe ist die As-

similation. Die dritte Stufe ist, es in den Verstand zu bringen und den Verstand den Hin-

tergrund der Dinge sehen zu lassen, aber erst nach der Assimilation. Wer bewusst und 

sicher durch diese drei Stufen geht - Empfänglichkeit, Assimilation und reifliche Überle-

gung - wird ein erfolgreicher Mureed auf dem Pfad sein. 

 

Auch wenn an der Oberfläche eine Form von Hierarchie auftauchen mag, führt die Sufi-

Botschaft zu wahrer Demokratie. Denn sie verspricht jeder Seele das Ziel, nach dem sich 

jede Seele sehnt. Der Sufi glaubt, dass der göttliche Funke in jeder Seele ist. Das ist es, 

was Demokratie ausmacht. Wenn man vorwärtsschreitet, mit Vertrauen und Zuversicht 

in Gott, in den Murshid und in den göttlichen Funken im eigenen Herzen, ist einem der 

Erfolg im Leben sicher. 



Gatheka 26: Der Weg der Schülerschaft     82 

Gatheka 26: Der Weg der Schülerschaft 
Man fragt sich, besonders im westlichen Teil der Welt, was der Weg der Schülerschaft 

wirklich ist. Schülerschaft war der Weg derer, die Christus und allen anderen Lehrern 

folgten, doch die moderne Art des Denkens hat durch seinen neuen Einfluss einen gro-

ßen Teil des Ideals, das in der Vergangenheit existierte, verdrängt. Nicht nur das Ideal 

der Schülerschaft, sondern auch das Ideal der Mutter- und Vaterschaft und das Ideal des 

Alters scheinen weniger verstanden zu werden. Die Folge dieses Wandels des Weltbildes 

hat unbewusst so stark gewirkt, dass wir heute eine Welt im Konflikt vorfinden. Die Kon-

flikte zwischen den Nationen, zwischen den Klassen sowie die Konflikte in der Gesell-

schaft und im häuslichen Leben sind alle auf ein und dieselbe Ursache zurückzuführen. 

Wenn mich jemand fragt: „Was ist der Grund für die Unruhen in der Welt von heute?“, 

so kann ich die Antwort in einem Satz zusammenfassen: „Der Mangel an Idealen. „ 

 

Der Weg der Schülerschaft war in der Vergangenheit eine Lektion, die gegeben wurde 

um sie in allen Lebensbereichen anzuwenden. Man ist nicht nur sein Körper, sondern 

man ist auch seine Seele. Die Seele wird nicht mit der Geburt eines Kindes geboren, 

sondern in dem Moment, in dem die Rücksichtnahme geboren wird. Man zeigt seine 

Seele durch seine Fähigkeit zur Rücksichtnahme. Manche sind schon als Kinder rück-

sichtsvoll, während andere vielleicht ihr ganzes Leben lang nicht zur Rücksichtnahme 

erwachen. 

 

Die Menschen sagen, dass die Liebe göttlich ist. Ja, die Liebe ist göttlich, doch der gött-

liche Ausdruck der Liebe ist die Rücksichtnahme. Es wäre nicht ganz falsch zu sagen, dass 

Liebe ohne Rücksichtnahme nicht vollständig göttlich ist. Liebe, die keine Rücksicht 

nimmt, verliert ihren Duft. Intelligenz ist nicht Rücksichtnahme. Das Gleichgewicht von 

Liebe und Intelligenz bringt Rücksichtnahme hervor. Kinder, die rücksichtsvoll sind, sind 

für ihre Eltern wertvoller als Juwelen. Rücksichtsvolle Menschen, Freunde und alle, mit 

denen wir in Kontakt kommen und die rücksichtsvoll sind, sind sehr wertvoll. 

 

Deshalb wird die von den spirituellen Lehrern erteilte Lektion der Rücksichtnahme auch 

als Weg der Schülerschaft bezeichnet. Die großen Lehrer haben nicht die Schülerschaft, 

die Hingabe oder den Respekt der Schüler für sich selbst gewollt. Wenn ein Lehrer so 



Gatheka 26: Der Weg der Schülerschaft     83 

etwas erwarten würde, könnte er oder sie kein Lehrer sein. Wie könnte ein spiritueller 

Lehrer von der Achtung, der Hingabe oder der Rücksichtnahme seiner Schüler abhängig 

sein? Der Lehrer muss darüberstehen, um über ihnen zu stehen. Vielmehr wird es zu 

ihrem eigenen Vorteil gelehrt, als eine Eigenschaft, die es zu kultivieren gilt. 

 

Bis heute gibt es in Indien einen Brauch, den ich selbst in meiner Jugend erlebt habe. Als 

ich in die Schule kam, um von einem Lehrer das ABC zu lernen, war das Erste, was meine 

Eltern mir beibrachten, Respekt, Rücksichtnahme und eine wohlwollende Einstellung 

gegenüber dem Lehrer. Das moderne Kind, das in die Schule geht, denkt, der Lehrer sei 

dazu da, eine bestimmte Aufgabe zu erfüllen. Das Kind kennt den Lehrer nicht, der Leh-

rer kennt das Kind nicht. Wenn die Kinder nach Hause kommen, verhalten sie sich ihren 

Eltern gegenüber genauso wie in der Schule. 

 

Meistens wachsen Kinder in dem Glauben auf, dass all die Aufmerksamkeit, die ihnen 

ihre Eltern schenken, Teil der elterlichen Pflicht ist. Sie denken: „Wenn ich einmal groß 

bin, werde ich es ihnen vielleicht zurückzahlen.“ In der Vergangenheit herrschte eine 

andere Vorstellung. Der Prophet Mohammed beispielsweise lehrte seine Schüler, dass 

die größte Schuld, die jeder Mensch zu begleichen hat, bei seiner oder ihrer Mutter liegt. 

Wenn man wollte, dass einem die Sünden vergeben werden würden, müsse man im 

Leben so handeln, dass die Mutter vor ihrem Tod sagen würde: „Ich habe dir die Schuld 

vergeben.“ Es gab nichts - weder Geld noch eine Dienstleistung -, wofür ein Mensch 

sagen sollte: „Ich habe es bezahlt.“ Nein, die Mutter muss sagen: „Ich habe dir diese 

Schuld vergeben.“ Was lehrt uns dies? Es lehrt den Wert der uneigennützigen Liebe, die 

über allen irdischen Leidenschaften steht. 

 

Wir fragen uns nach dem Zweck, warum wir auf die Erde gekommen sind. Warum sind 

wir menschliche Wesen geworden? Vielleicht wäre es besser gewesen, Engel zu bleiben: 

Warum dieser menschliche Körper? Die Antwort kommt den Weisen sicherlich aus dem 

eigenen Herzen: Wir sind hier, um ein erfüllteres Leben zu erfahren und ganz Mensch 

zu werden. Der Mensch wird vollkommen Mensch in der Rücksichtnahme. Jede Hand-

lung, die mit Rücksichtnahme getan wird, ist wertvoll, und jedes mit Bedacht gesagte 

Wort ist kostbar. Das ist die gesamte Lehre von Christus. „Selig sind die Sanftmütigen, 



Gatheka 26: Der Weg der Schülerschaft     84 

denn sie werden das Erdreich besitzen“ gipfelt in dieser einen Sache: Rücksichtnahme. 

Obwohl es einfach erscheint, ist es eine schwer zu lernende Lektion. Je mehr wir uns 

wünschen, nach diesem Ideal zu handeln, desto mehr stellen wir fest, dass wir versagen. 

Je weiter wir auf dem Weg der Rücksichtnahme gehen, desto empfindlicher wird unsere 

Wahrnehmung. Der kleinste Fehler tut uns leid. 

 

Nicht jeder Mensch macht sich die Mühe, diesen Weg zu beschreiten. Nicht jeder ist 

eine Pflanze: Es gibt auch viele Felsen. Sie wollen nicht rücksichtsvoll sein; sie halten es 

für zu mühsam. Natürlich hat der Stein keinen Schmerz; aber derjenige, der fühlt, hat 

Schmerzen. Im Fühlen liegt das Leben. Die Freude am Leben ist groß. Selbst mit Schmer-

zen möchte man lieber ein lebendiges Wesen sein als ein Stein, denn es gibt eine Freude 

am Leben und am Fühlen, die nicht in Worte zu fassen ist. Nach unzähligen Jahrtausen-

den ist das in Steinen und Felsen vergrabene Leben im Menschen erwacht! Wenn ein 

Mensch lieber ein Stein bleiben will, sollte er besser einer bleiben. Die natürliche Nei-

gung eines jeden Menschen muss es jedoch sein, menschliche Qualitäten vollständig zu 

entwickeln. 

 

Die erste Lektion, die ein Schüler auf dem Pfad der Schülerschaft lernt, heißt im Sufismus 

„yakin“; yakin bedeutet Vertrauen. Zuerst schenkt man dieses Vertrauen einem Men-

schen, den man als seinen Lehrer oder Lehrerin oder seinen spirituellen Führer betrach-

tet. 

 

Es gibt drei Arten von Vertrauen. Ein Mensch kann teilweises Vertrauen geben, aber kein 

vollständiges. Er schwankt und denkt: „Ja, ich habe Vertrauen, vielleicht habe ich es, 

vielleicht nicht.“ Diese Art von Vertrauen ist eine sehr schwierige Position. Besser ist es, 

überhaupt kein Vertrauen zu geben. Es ist lauwarm: nicht heiß, nicht kalt. Dieser Mensch 

verhält sich in allen Dingen gleich - im Geschäft und im Beruf. Er vertraut und zweifelt, 

er vertraut und fürchtet sich. Dieser Mensch wandelt weder im Himmel und noch auf 

der Erde, sondern zwischen beiden. 

 

Es gibt eine zweite Art von Menschen, die dem Lehrer ihr Vertrauen schenken, aber nicht 

sicher sind, was sie selbst betrifft. Sie sagen: „Ja, ich habe mein Vertrauen gegeben“, 



Gatheka 26: Der Weg der Schülerschaft     85 

aber sie sind sich nicht sicher, ob sie es auch innerlich getan haben. Diese Menschen 

haben kein Vertrauen in sich selbst und sind sich ihrer selbst nicht sicher, daher ist dieses 

Vertrauen wertlos.  

 

Die dritte Person schenkt Vertrauen, weil sie sich sicher fühlt. Allein dieses Vertrauen 

kann zu Recht als yakin bezeichnet werden. 

 

Menschen aus all diesen Kategorien waren bei Jesus Christus. Tausende von Menschen 

der ersten Kategorie kamen, umringten den Meister und verließen ihn wieder. Es dau-

erte nur einen Moment, bis sie angezogen wurden, und nur einen Moment, bis sie ihn 

wieder verließen. Die zweite Kategorie dauert einige Zeit an, genau wie bei einem Be-

trunkenen. Wenn die Nüchternheit einsetzt, wird ihnen klar: „Wohin gehe ich? Nicht in 

eine gute Richtung.“ Glauben Sie nicht, dass die Menschen dieser Kategorie nicht den 

Propheten gefolgt sind! Tausende und Abertausende folgten den Meistern und Prophe-

ten. 

 

Aber diejenigen, die bis zum Ende der Prüfung durchhielten, waren diejenigen, die, be-

vor sie dem Lehrer ihr Vertrauen schenkten, zuerst Vertrauen in ihrem Herzen hatten. 

Sie sind es, die - wenn sich die Erde in Wasser verwandelte und das Wasser sich in Erde 

verwandelte, wenn der Himmel auf die Erde herabkäme und die Erde sich in den Himmel 

erhöbe - dieselben bleiben würden, fest in dem Glauben, den sie zuerst hatten. In der 

Schülerschaft lernt man eine Moral: Egal, welche Position man im Leben einnimmt - 

Ehemann, Ehefrau, Sohn, Tochter, Diener oder Freund -, man braucht ein festes und 

beständiges Vertrauen. 

 

Nach dem Yakin kommt eine Prüfung: das Opfer - das Ideal auf dem Weg zu Gott. Der 

wertvollste Besitz ist nicht zu wertvoll, in der Tat ist nichts zu groß, um es zu opfern. 

Keiner der wahren Nachfolger des Propheten hielt das Leben für ein zu großes Opfer, 

wenn es nötig war. Die Geschichte von Ali ist sehr gut bekannt. 

Eines Nachts wollten Feinde den Propheten töten; Ali wusste von dem Plan. Er erzählte 

es dem Propheten jedoch nicht, sondern versuchte, ihn dazu zu bringen, das Haus zu 

verlassen. Ali selbst blieb, denn er wusste, dass die Attentäter herausfinden würden, wo 



Gatheka 26: Der Weg der Schülerschaft     86 

sich der Prophet aufhielt, wenn auch er ginge. Er schlief im Bett des Propheten, damit 

die Attentäter ihn finden konnten, aber er war nicht bereit, sein Leben zu verlieren, 

wenn er sie bekämpfen konnte. So scheiterte der Plan und die Feinde konnten weder 

dem Propheten noch Ali etwas anhaben konnten. 

 

Es gibt tausend solcher Beispiele. Die Freundschaft zwischen dem Lehrer und dem Schü-

ler oder der Schülerin wird in Gott und der Wahrheit für immer geformt; nichts in der 

Welt kann sie zerstören. Wenn die geistige Verbindung nicht hält, wie kann dann eine 

materielle Verbindung halten? Sie wird sich abnutzen, denn sie ist eine weltliche Ver-

bindung. Wenn die Spiritualität keine Verbindung zwischen zwei Seelen herstellen kann, 

was könnte dann ein so starkes Band sein, das hier und im Jenseits Bestand hätte? 

 

Die dritte Lektion auf dem Weg der Schülerschaft ist die Nachahmung: den Lehrer oder 

die Lehrerin in seiner bzw. ihrer Haltung zu imitieren - mit einem Freund, mit einem 

Feind, mit den Toren und mit den Weisen. Wenn die Schüler so handeln, wie sie wollen, 

und Lehrer so, wie sie wollen, gibt es trotz aller Opfer und Hingabe keinen Nutzen. Denkt 

daran, dass keine Lehre oder Meditation so groß und wertvoll ist wie die Nachahmung 

des Lehrers auf dem Pfad der Wahrheit. In der Nachahmung des Lehrers oder der Leh-

rerin liegt das ganze Geheimnis des spirituellen Lebens verborgen. Es geht nicht nur um 

die Nachahmung seines äußeren Handelns, sondern auch der inneren Einstellung und 

Haltung. 

 

Die vierte Lektion, die ein Schüler lernt, ist noch anders. Bei dieser Lektion geht es darum, 

die inneren Gedanken des Lehrers nach außen zu wenden, bis der Schüler seinen Lehrer 

in den Weisen, in den Toren und in allen Formen erkennt, wie er ihn oder sie lehrt. Die 

fünfte Lektion für den Schüler besteht darin, all das, was man seinem Lehrer bisher ge-

geben hat - Hingabe, Opfer, Dienst und Respekt - allen Menschen zu geben, weil man in 

allen seinen Lehrer sieht. 

 

Manche Menschen lernen diese Lektionen vielleicht in ihrem ganzen Leben nicht, an-

dere lernen alle fünf Lektionen in kurzer Zeit. Es gibt die Geschichte eines Mannes, der 

zu einem Lehrer ging und sagte: „Ich möchte gerne dein Schüler sein.“ Der Lehrer 



Gatheka 26: Der Weg der Schülerschaft     87 

antwortete: „Ja, ich würde mich sehr freuen.“ Dieser Mann, der sich seiner vielen Fehler 

bewusst war, war überrascht, dass der Lehrer ihn so bereitwillig als seinen Schüler ak-

zeptieren wollte. Er fragte: „Aber wissen Sie denn eigentlich, wie viele Fehler ich 

habe?“ Der Lehrer sagte: „Ja, ich kenne deine Fehler schon, aber ich nehme dich trotz-

dem als meinen Schüler an.“ 

 

„Aber ich habe sehr schlechte Eigenschaften“, sagte der Mann. „Ich spiele zum Beispiel 

gerne.“ Der Lehrer sagte: „Das macht nicht viel aus.“ 

„Ich neige dazu, manchmal zu trinken, und es gibt noch viele andere Fehler.“ Der Lehrer 

sagte: „Das macht mir nichts aus.“ Dann sagte er: „Ich habe all deine Fehler akzeptiert; 

du musst nur eine Bedingung von deinem Lehrer akzeptieren.“ „Ja, sehr gerne! Was ist 

es?“ Der Lehrer sagte: „Du darfst deine Fehler haben, aber nicht in meiner Gegenwart; 

so viel Respekt musst du vor deinem Lehrer bewahren.“ 

 

Der Lehrer wusste, dass alle fünf Aspekte der Schülerschaft für ihn selbstverständlich 

waren. Danach wurde er eingeweiht. Sobald der Schüler ausging und das Bedürfnis ver-

spürte, zu spielen oder zu trinken, sah er das Gesicht seines Murshids vor sich. Als er zu 

seinem Lehrer kam, fragte dieser lächelnd: „Hast du irgendeinen Fehler begangen?“ Er 

antwortete: „Oh nein, die große Schwierigkeit ist, dass mein Murshid mich immer ver-

folgt, wenn ich einen meiner üblichen Fehler begehen will.“ 

 

Denken Sie nicht, dass dieser Geist kultiviert werden muss; dieser Geist kann auch in 

einem unschuldigen Kind gefunden werden. Neulich war ich sehr amüsiert, als ein vier-

jähriges Kind auf meine Frage: „Warst du unartig?“ antwortete: „Ich würde gerne unar-

tig sein, aber meine Güte lässt mich nicht.“ Das zeigt uns den Geist der Schülerschaft in 

uns. 

 

Erinnern Sie sich daran, dass der Lehrer jemand ist, der selbst ein Schüler ist. In Wirk-

lichkeit gibt es so etwas wie einen Lehrer nicht. Gott allein ist der Lehrer, wir alle sind 

Schüler und Schülerinnen. Die Lektion, die wir alle lernen müssen, ist die Lektion der 

Schülerschaft; sie ist die erste und die letzte. 



Gatheka 27: Göttliches Verhalten, I     88 

Gatheka 27: Göttliches Verhalten, I 
In den Begriffen der Sufis wird die göttliche Weise als Akhlak Allah bezeichnet. Man 

denkt, spricht und handelt entsprechend der Tonhöhe, auf die die eigene Seele ge-

stimmt ist. Der höchste Ton, auf den man gestimmt werden kann, ist der göttliche Ton; 

wenn man diese Tonhöhe erreicht hat, beginnt man, in allem, was man tut, die Art und 

Weise Gottes auszudrücken. Was ist die Art und Weise Gottes? Es ist eine königliche Art, 

aber eine Art, die nicht einmal den Königen bekannt ist. Nur der König des Himmels und 

der Erde kennt sie; die auf Gott gestimmte Seele drückt sie aus. Diese Art und Weise ist 

frei von Engstirnigkeit, frei von Stolz und Eitelkeit, und nicht nur schön, sondern die 

Schönheit selbst, denn Gott ist schön und Gott liebt die Schönheit. 

 

Die Seele, die auf Gott gestimmt ist, wird so schön wie Gott und beginnt, durch alles was 

sie im Leben tut, die göttliche Art und Weise zum Ausdruck zu bringen. Warum ist es ein 

königliches Verhalten? Das Wort „königlich“ bezeichnet jemanden, der Macht und 

Reichtum in Hülle und Fülle besitzt. Eine auf Gott gestimmte Seele, vor der alle Dinge 

verblassen und in deren Augen die Bedeutung der kleinen Dinge, von denen jeder 

Mensch so viel hält, geringer wird, beginnt, die göttliche Art in Form von Zufriedenheit 

auszudrücken. Einem gewöhnlichen Menschen mag es so vorkommen, als sei dieser 

Seele nichts wichtig. Kein Gewinn ist aufregend, kein Verlust ist beunruhigend. Wenn 

jemand lobt, hat das keine Bedeutung; wenn jemand tadelt, ist das für ihn oder sie nicht 

wichtig. Ehre und Beleidigung sind für sie nur ein Spiel. Am Ende des Spiels ist weder der 

Gewinn ein Gewinn, noch der Verlust ein Verlust; es war nur ein Zeitvertreib. 

 

Man könnte denken, was tut eine solche Person für andere, was nützt sie den Menschen 

um sie herum? Diese Person hat einen heilenden Einfluss auf die Menschen in ihrer Um-

gebung und erhebt die Seelen, die unter der Enge und der Begrenztheit der menschli-

chen Natur leiden. Die menschliche Natur ist nicht nur eng und begrenzt, sondern auch 

töricht und tyrannisch, denn die Natur des Lebens ist berauschend. Der Rausch macht 

die Menschen trunken. Was wollen betrunkene Menschen? Sie wollen ihr Getränk, und 

sie denken nicht an andere. 

 

In diesem Leben gibt es so viele Spirituosen, die man trinken kann: Reichtum, 



Gatheka 27: Göttliches Verhalten, I     89 

Leidenschaft, Zorn und Besitz. Es reicht nicht nur nicht, irdische Güter zu besitzen, son-

dern man möchte auch diejenigen besitzen, die man vorgibt zu lieben. Auf diese Weise 

erweist man sich als tyrannisch und töricht. All die Dinge dieser Welt, die man besitzt, 

sind in Wirklichkeit nicht besessen; man ist von ihnen besessen, sei es Reichtum oder 

Eigentum oder ein Freund oder eine Stellung oder ein Rang. 

 

Die Seele mit göttlicher Gesinnung ist nüchtern, verglichen mit den betrunkenen Perso-

nen der Welt. Diese Nüchternheit erzeugt in einem Menschen jene Reinheit, die Sufis-

mus genannt wird; durch diese Reinheit reflektiert sich das Göttliche in seiner oder ihrer 

spiegelgleichen Seele. 

 

Nichts erschreckt eine Seele, die das Göttliche reflektiert, denn sie steht über aller Angst. 

Sie besitzt nichts, denn alle Angst ist mit Besitztum verbunden. Bedeutet das, dass man 

die Welt verlässt und sein Leben in den Höhlen in den Bergen verbringt? Nicht im Ge-

ringsten. Man mag den Reichtum der ganzen Welt besitzen und das Reich des ganzen 

Universums unter sich haben, aber nichts bindet einen, nichts fesselt einen und nichts 

ängstigt einen. Denn nur das, was einem selbst gehört, gehört einem wirklich. 

 

Wenn deine Seele dir gehört, gehört dir alles und nichts kann dir nicht genommen wer-

den. Nur du selbst könntest es dir wegnehmen. Du bist dein eigener Freund und dein 

eigener Feind. Es gibt also keinen Schmerz, kein Leid, keine Klage und keinen Groll mehr. 

Ihr seid in Frieden, denn ihr seid zu Hause, egal ob ihr auf der Erde oder im Himmel seid. 



Gatheka 28: Göttliches Verhalten, II     90 

Gatheka 28: Göttliches Verhalten, II 
Der Unterschied zwischen Gott und den Menschen besteht darin, dass Gott allwissend 

ist, während wir nur unsere eigenen Angelegenheiten kennen. Weil Gott allwissend ist, 

liebt er alle und sein Interesse gilt allen; so ist es auch mit der göttlichen Seele. Die gött-

liche Persönlichkeit, die durch die gottesfürchtige Seele zum Ausdruck kommt, zeigt sich 

im Interesse für alle, ob sie dieser Seele bekannt oder unbekannt sind. Man interessiert 

sich nicht nur für andere, weil man ein freundliches Wesen oder einen mitfühlenden 

Geist hat. Man interessiert sich nicht für das Wohlergehen eines anderen Menschen, 

weil es die eigene Pflicht ist, sondern weil man sich selbst in einem anderen Menschen 

sieht. Deshalb sind das Leben und das Interesse eines anderen Menschen für die göttli-

che Seele wie das eigene. Im Schmerz eines anderen Menschen trauert die göttliche 

Seele; im Glück eines anderen Menschen freut sie sich. So vergisst die göttliche Seele, 

die sich selbst fast vergessen hat, auch den restlichen Teil ihres Selbst, indem sie sich für 

andere interessiert. 

 

Einerseits ist es für die göttliche Seele natürlich, sich für andere zu interessieren. Nur 

derjenige, der sich von dem, was man im gewöhnlichen Sinne des Wortes „Ich“ nennt, 

befreit hat, ist in der Lage, den Zustand eines anderen zu erkennen. Manchmal weiß 

man mehr als die Person selbst, so wie ein Arzt die Krankheit seines Patienten erkennt. 

 

Die göttliche Art ist also nicht wie die der Eltern zu den Kindern, des Freundes zum ge-

liebten Freund, des Königs zu den Dienern oder der Diener zum Herrn. Die göttliche 

Weise besteht aus allen Arten und sie ist Ausdruck jeder Form von Liebe. Wenn sie ir-

gendeine Besonderheit hat, so ist diese Besonderheit das Göttliche! In jeder anderen 

Form von Liebe und Zuneigung ist das Selbst irgendwo versteckt und verlangt nach 

Wertschätzung, Gegenseitigkeit und Anerkennung. 

 

Die göttliche Art geht über all dies hinaus. Sie gibt alles und verlangt keine Gegenleistung 

- in welcher Form auch immer - und beweist damit das Handeln Gottes durch das 

menschliche Wesen. 



Gatheka 29: Unsere heilige Aufgabe: Die Botschaft     91 

Gatheka 29: Unsere heilige Aufgabe: Die Botschaft 
Unsere heilige Aufgabe als Mitglieder des Sufi-Ordens und als Diener der göttlichen Sa-

che besteht darin, in den Menschen um uns herum und in allen, die wir erreichen kön-

nen, erstens den Geist der Toleranz gegenüber Religion und Schrift und zweitens das 

Ideal der gegenseitigen Hingabe zu wecken. Unsere nächste Aufgabe besteht darin, den 

Menschen zu helfen, die Menschen anderer Nationen, Ethnien, Gemeinschaften und 

Klassen zu verstehen. Damit sagen wir weder, dass alle Ethnien und Nationen eins wer-

den müssen, noch dass alle Klassen eins werden müssen. Wir sagen, dass es unsere hei-

ligste Pflicht ist, unabhängig von unserer Religion, Nation, Ethnie oder Klasse, füreinan-

der zu arbeiten, im Interesse des anderen, und dies als den Dienst für das Göttliche zu 

betrachten. 

 

Wir müssen einen Geist der Gegenseitigkeit zwischen Menschen verschiedener Ethnien, 

Nationen, Klassen und Gemeinschaften schaffen. Das Glück, der Wohlstand und das 

Wohlergehen jedes einzelnen hängen vom Glück, dem Wohlstand und dem Wohlerge-

hen aller ab. Darüber hinaus ist das zentrale Thema der Sufi- Botschaft eine einfache 

und doch höchst schwierige Sache: die Verwirklichung des Göttlichen der menschlichen 

Seele in der Welt; dies wurde bisher übersehen, weil die Zeit noch nicht gekommen war. 

Das Wichtigste, was die Botschaft in diesem Zeitalter zu leisten hat, ist, die Verwirkli-

chung des göttlichen Funkens in jeder Seele zu ermöglichen, sodass jede Seele, je nach 

ihrem Entwicklungsstand, beginnen kann, den göttlichen Funken in sich selbst zu erken-

nen. Das ist die Aufgabe, die vor uns liegt. 

 

Nun werden Sie mich fragen: „Was ist die Botschaft?“ Die Botschaft ist folgende: Die 

gesamte Menschheit ist ein einziger Körper, und alle Nationen, Gemeinschaften und 

Ethnien sind seine verschiedenen Organe. Das Glück und Wohlergehen jedes einzelnen 

von ihnen ist das Glück und Wohlergehen des ganzen Körpers. Wenn ein Organ leidet, 

muss der ganze Körper einen Teil der Belastung ertragen. Durch diese Botschaft kann 

die Menschheit beginnen, darüber nachzudenken, dass ihr Wohlstand und ihr Wohler-

gehen nicht nur darin bestehen, sich um sich selbst zu kümmern, sondern auch darin, 

sich um andere zu kümmern. Wenn es Gegenseitigkeit, Liebe und Güte füreinander gibt, 

wird eine bessere Zeit kommen. 



Gatheka 29: Unsere heilige Aufgabe: Die Botschaft     92 

Nun stellt sich die Frage, wie wir uns an die Arbeit machen sollen. Sie ist schwer zu be-

antworten, denn jeder hat seine eigene Art in der Welt zu arbeiten, und diese kann nicht 

von anderen übernommen werden. Es muss daran erinnert werden, dass ein großes Op-

fer seitens der Arbeiterinnen und Arbeiter notwendig ist. Ohne Opfer werden sie ihren 

Auftrag nicht erfüllen können. Sie müssen den Widerstand von Freunden und Bekannten 

ertragen können und ein finanzielles Opfer bringen, wenn sich die Gelegenheit dazu 

ergibt. Über das Handeln hinaus muss auch viel Zeit geopfert werden. Man wird den 

Wunsch nach Anerkennung opfern müssen. Die Arbeit und der Lohn der Arbeit sind die 

Genugtuung, „es geschafft zu haben“. Man wird von denjenigen behindert, die gegen 

einen sind, aber auch von denen, die mit einem sympathisieren, von der Bitterkeit eini-

ger und von der Unwissenheit anderer. Wenn man sensibel wäre, könnte es leicht ge-

schehen, die Arbeit an einem Tag aufzunehmen und am nächsten Tag wieder aufzuge-

ben. Es wird viel Mut erfordern, gegen alle möglichen Widerstände weiterzumachen. 

 

Außerdem ist ein hohes Maß an Besonnenheit erforderlich, denn ohne diese kann die 

die Arbeit nicht erfolgreich sein; im Gegenteil, sie könnte darunter leiden. Man muss 

nicht nur vor Fremden und Gegnern vorsichtig sein, sondern auch vor den Menschen, 

die einem nahe stehen, und sogar vor den besten Freunden. Was vom Arbeiter in der 

Sache am meisten verlangt wird, ist Besonnenheit. 

 

Man muss leise und unauffällig arbeiten, denn diese Aufgabe kann nicht mit Trommel-

wirbeln erledigt oder bekannt gemacht werden, - dafür gibt es andere Strömungen. Je 

weniger wir bekannt sind, desto besser; denn unser Gewinn liegt darin, nicht bekannt 

zu sein. Wenn wir bekannt sind, machen wir uns mehr Feinde, es ist nicht das Ziel unse-

res Lebens, bekannt zu werden. Bekanntheit ist nicht unser Lohn; sondern unser Lohn 

ist es, wenn die Vorsehung es uns nur erlaubt, im Stillen zu arbeiten. Wenn niemand auf 

der Welt von unserer Arbeit weiß, ist uns das egal. Es ist Gottes Werk, und Gottes Name 

soll verherrlicht werden, und die Verherrlichung seines Namens ist unsere Befriedigung. 

Sie dient dem Wohl der Menschheit und dem Wohlergehen der Welt. Was spielt es für 

eine Rolle, ob wir arbeiten und andere dadurch bekannt werden, oder ob wir säen und 

andere die Ernte einfahren? Es ist unser Werk und unser Auftrag, zu säen und die Ernte 

anderen zu überlassen. 



Gatheka 29: Unsere heilige Aufgabe: Die Botschaft     93 

 

Deshalb wird man Nachsicht mit denen brauchen müssen, die uns und die Botschaft 

verfolgen und die Dinge gegen uns sagen. Man wird viel Willensstärke brauchen, um zu 

tolerieren, anstatt sich zu verteidigen. Wir sind nicht hier, um zu kämpfen, zu streiten 

und uns zu verteidigen. Wir sind hier, um im Stillen zu arbeiten. Wenn jemand sagt: „Du 

hast Recht“, dann sage: „Ja, danke.“ Wenn jemand sagt: „Du hast Unrecht“, dann sage: 

„Ja, danke.“ Wenn jemand sagt: „Du tust Gutes“, dann sage: „Ja, danke.“ Wenn jemand 

sagt: „Du tust Schlechtes“, dann sage: „Ja, danke“. Das ist alles: sich nicht verteidigen. 

Was nützt das; gegen wie viele Menschen willst du dich verteidigen? Gegen wie viele 

Vorwürfe willst du dich zur Wehr setzen? Gegen eine Person, gegen zwanzig Personen? 

Wenn du denen Rede und Antwort stehst, die dich beschuldigen, wann wirst du dann 

deine Arbeit tun? Es muss im Stillen geschehen; niemand braucht zu wissen, dass du es 

tust, und die Befriedigung darf nur in der Erfüllung unserer heiligen Aufgabe liegen. 

 

Ich habe euch das gesagt, um die Dinge klar und einfach zu machen. Wäre es ein 

menschliches Unternehmen, könnte es Zweifel darangeben, ob es vollendet wird oder 

nicht. Es muss vollbracht werden, und es wird vollbracht werden. Wir, die wir das Privi-

leg haben, der Sache zu dienen, könnten genauso gut einen leichteren Weg finden, ei-

nen besseren Weg, anstatt einen Weg der Schwierigkeiten zu beschreiten. Größe liegt 

in der Demut, Weisheit in der Bescheidenheit, Erfolg in der Aufopferung und Wahrheit 

in der Stille. Deshalb ist die beste Art, die Arbeit zu tun, alles zu tun, was wir können, sie 

gründlich zu tun, sie mit ganzem Herzen zu tun und sie in aller Stille zu tun. 



Gatheka 30: Sufi-Einweihung     94 

Gatheka 30: Sufi-Einweihung 
Das Wort Initiation wird sehr oft missverstanden. Viele denken, es sei die Einweihung in 

einen Geheimbund, oder dass es sich um einen experimentellen Versuch oder irgendein 

Phänomen handelt. Da es keinen anderen Ausdruck gibt, habe ich der Einfachheit halber 

das Wort Einweihung verwendet. In der Sufi- Sprache wird die Initiation Bayat genannt. 

Zweifellos ist in dem Wort Initiation auch ein gewisses Mysterium enthalten, denn die 

Bedeutung des Wortes legt nahe, eine Initiative zu ergreifen, voranzuschreiten oder vor-

wärtszugehen. 

 

Ist es für jede Seele wünschenswert, eine Einweihung zu erhalten? Da das Wort Einwei-

hung „vorwärts gehen“ bedeutet, lautet die Antwort: Fortschritt ist Leben und Stillstand 

ist Tod. Unabhängig von unserer Entwicklungsstufe ist es daher immer ratsam, zu ver-

suchen voranzuschreiten, sei es in der Wirtschaft oder im Beruf, im gesellschaftlichen 

oder politischen Leben, im religiösen oder im spirituellen Bereich. 

 

Zweifellos besteht die Gefahr, zu enthusiastisch zu sein. Eine zu enthusiastische Natur 

kann sich selbst, statt zu nützen, in ihrer weltlichen oder spirituellen Arbeit schaden. Für 

alles gibt es eine Zeit, und Geduld ist in jedem Streben notwendig. Ein Koch kann das 

Essen verderben, indem er zu viel Hitze verwendet, um es schneller zu kochen; diese 

Regel gilt auch für alle anderen Dinge. Bei kleinen Kindern sind die Eltern oft ängstlich 

und ungeduldig. Sie glauben, ihre Kinder könnten alles Gute und Interessante auf der 

Welt lernen und verstehen. Zu viel Enthusiasmus ist jedoch nicht gut. Wir müssen allen 

Dingen ihre Zeit geben. Die erste und wichtigste Lektion im Leben ist Geduld; wir müssen 

alles mit Geduld beginnen. 

 

Der Sufi-Orden ist in erster Linie eine esoterische Schule. Im Osten sind drei esoterische 

Schulen am bekanntesten: die buddhistische Schule, die vedantische Schule und die 

Sufi-Schule. Zwei dieser Schulen, die buddhistische und die vedantische, verwenden As-

kese als Hauptmittel für den spirituellen Fortschritt. Die Besonderheit der Sufi-Schule ist, 

dass sie die Menschlichkeit als Hauptweg für den spirituellen Fortschritt einsetzt. Die 

Verwirklichung der Wahrheit unterscheidet sich in der Sufi-Schule nicht von der vedan-

tischen oder sogar der buddhistischen, aber die Sufis präsentieren die Wahrheit auf eine 



Gatheka 30: Sufi-Einweihung     95 

andere Weise. Es ist der gleiche Rahmen, in dem Jesus Christus seine Lehre gab, und die 

gleiche Form, die von den Propheten Israels übernommen wurde. 

 

Die spirituelle Entwicklung mithilfe von Kontemplation und Meditation wird in allen drei 

Schulen angewandt, wobei die Wissenschaft des Atems die Grundlage jeder Schule ist. 

Der Sufi glaubt, dass der Mensch nicht dazu erschaffen wurde, das Leben eines Engels 

zu leben, noch wurde er erschaffen, um das Leben eines Tieres zu leben. Für das Leben 

eines Engels wurden Engel erschaffen, und für das Leben eines Tieres gibt es Tiere. Der 

Sufi ist der Meinung, dass das Wichtigste im Leben ist, dem eigenen Gewissen zu bewei-

sen, inwieweit man Mensch sein kann. 

 

Das ist nicht nur spirituelle Entwicklung, sondern auch die Kultur der Menschlichkeit. 

Wie verhält man sich zu seinem Nachbarn oder Freund, zu denen, die von einem abhän-

gig sind, zu denen, die zu einem aufschauen, und zu Fremden, die man nicht kennt? Wie 

verhält man sich gegenüber älteren oder jüngeren Menschen, gegenüber Menschen, die 

einen mögen, und gegenüber Menschen, die einen nicht mögen und kritisieren? Wie 

fühlt, denkt und handelt man im Leben und schreitet dennoch weiter auf das Ziel zu, das 

das Ziel einer jeden Seele in dieser Welt ist? Es ist nicht notwendig, dass der Sufi zur 

Meditation die abgeschiedene Natur aufsucht; er oder sie kann seine oder ihre Arbeit 

inmitten des weltlichen Lebens verrichten. Ein Sufi muss sich nicht durch außergewöhn-

liche Kraft, durch Wunderarbeit oder durch außergewöhnliche spirituelle Leistungen 

oder Ansprüche als Sufi beweisen. Ein Sufi kann sich vor seinem eigenen Gewissen als 

Sufi beweisen, indem er sein Leben inmitten des Strebens dieses weltlichen Lebens be-

obachtet. 

 

Es gibt Menschen, die mit dem Glauben zufrieden sind, der ihnen zu Hause oder in der 

Kirche vermittelt wurde. Sie können genauso gut an diesem Ort der Verwirklichung ru-

hen, wo sie zufrieden sind, bis ein anderer Impuls in ihren Herzen geboren wird, um 

weiter zu gehen. Sufis zwingen solchen Seelen ihre Überzeugungen oder Gedanken nicht 

auf. Im Osten gibt es einen Brauch, der besagt, dass es eine große Sünde ist, jemanden 

zu wecken, der fest schläft. Dieses Sprichwort kann symbolisch verstanden werden: Es 

gibt viele Menschen, die arbeiten und Dinge tun, und doch schlafen sie; sie scheinen 



Gatheka 30: Sufi-Einweihung     96 

äußerlich wach zu sein, sind es aber nicht. Der Sufi betrachtet es als ein Verbrechen, sie 

zu wecken. Für einige ist der Schlaf gut für die Gesundheit. Die Aufgabe des Sufis besteht 

darin, jenen eine helfende Hand zu reichen, die ausreichend geschlafen haben und nun 

beginnen, sich im Schlaf zu bewegen und die Seite zu wechseln. Diese Hilfe zu geben, ist 

die wahre Einweihung. 

 

Zweifellos gibt es Dinge, die das gewöhnliche Verständnis übersteigen, Dinge, die man 

nicht nur durch Sprechen oder Handeln lehren kann. So ist die als Tawaijeh bezeichnete 

Lehrmethode ohne Worte; sie ist keine äußere Lehre, sondern eine Lehre im Schweigen. 

Wie kann man beispielsweise den Geist der Aufrichtigkeit oder den Geist der Dankbar-

keit erklären; wie kann man die letzte Wahrheit, die Idee von Gott, erklären? Wann im-

mer man es versucht hat, ist es fehlgeschlagen; einige hat es verwirrt und andere wur-

den dazu gebracht, ihren Glauben aufzugeben. Es liegt nicht daran, dass derjenige, der 

es erklärt, es nicht verstanden hat, sondern daran, dass Worte nicht ausreichen, um die 

Idee Gottes zu erklären. 

 

Im Osten sitzen die großen Weisen und Heiligen jahrelang ganz still mit geschlossenen 

Lippen. Wir nennen sie muni, was so viel bedeutet wie „einer, der das Schweigegelübde 

ablegt“. Die Leute von heute mögen denken: „Was für ein Leben: schweigen und nichts 

tun.“ Dabei wissen sie nicht, dass einige durch ihr Schweigen mehr erreichen können als 

andere, die zehn Jahre lang reden. Ein Mensch mag monatelang über ein Problem strei-

ten und es nicht erklären können; während ein anderer Mensch mit innerer Ausstrah-

lung in einem einzigen Augenblick die Antwort findet. 

 

Natürlich kann niemand einem anderen Menschen spirituelles Wissen geben, denn es 

ist etwas, das jedes Herz bereits in sich trägt. Was Lehrer oder Lehrerinnen bei der Ein-

weihung tun können, ist, mit ihrem Licht das Licht zu erhellen, das im Herzen ihrer Schü-

ler verborgen ist. Wenn das Licht nicht vorhanden ist, ist es nicht die Schuld des Lehrers. 

Es gibt einen persischen Vers von Hafiz: „Wie groß der Lehrer auch sein mag, bei dem-

jenigen, dessen Herz verschlossen ist, ist der Lehrer machtlos.“ Initiation bedeutet also 

Einweihung auf Seiten des Schülers und auf Seiten des Lehrers, einen Schritt vorwärts 

auf dem Weg beider. Auf dem Weg des Lehrers ist es ein Schritt vorwärts in Richtung 



Gatheka 30: Sufi-Einweihung     97 

des Schülers, indem er Vertrauen schenkt und ihn oder sie aus seinem oder ihrem ge-

genwärtigen Zustand anhebt; für den Schüler ist es ein Schritt vorwärts, da er oder sie 

sein Herz öffnet und keine Schranke aufbaut, die den Lehrer daran hindert zu lehren,- in 

welcher Form auch immer er kommt: im Schweigen, in Worten oder indem man lernt, 

mehr Taten oder Handlungen seitens des Lehrers zu erkennen. 

 

In vergangenen Zeiten wurden die Schüler großer Lehrer nach einer ganz anderen Me-

thode unterrichtet, eine Methode, die nicht akademisch war. Mit offenem Herzen, voll-

kommenem Vertrauen und Zuversicht beobachteten sie jede Bewegung des Lehrers ge-

genüber Freunden und gegenüber Menschen, die sie verächtlich ansahen; sie beobach-

teten ihren Lehrer in Zeiten der Schwierigkeiten und des Schmerzes, um zu sehen, wie 

er oder sie all das ertrug. Sie sahen, wie geduldig der Lehrer mit denen diskutierte, die 

ihn nicht verstanden, und wie weise er war, jedem in seiner eigenen Sprache freundlich 

zu antworten. Sie beobachteten den Geist der Mutter, den Geist des Vaters, den Geist 

des Bruders, den Geist der Schwester, den Geist des Kindes, den Geist des Freundes, die 

vergebende Güte, die stets tolerante Natur, den Respekt vor den Älteren, das Mitgefühl 

für alle und das gründliche Verständnis der menschlichen Natur. Die Schüler waren sich 

einig, dass keine Streitgespräche und Bücher über Metaphysik alle Gedanken und Philo-

sophien erklären können, die im Herzen eines Menschen auftauchen. Ein Mensch kann 

entweder tausend Jahre lang studieren oder zur Quelle gehen und versuchen, die Wur-

zel aller Weisheit und allen Wissens zu berühren. Im Emblem des Sufi-Ordens befindet 

sich ein Herz im Zentrum, das den Sufi daran erinnert, dass es das Herz ist, aus dem der 

Strom des göttlichen Wissens und der Inspiration entspringt. 

 

Auf dem Pfad der Einweihung sind zwei Dinge notwendig: Kontemplation und das Leben, 

das ein Sufi leben sollte. Beides hängt voneinander ab. Die Kontemplation hilft, das Le-

ben eines Sufis zu leben, und das Leben eines Sufis hilft der Kontemplation. Vor allem 

im Westen, wo das Leben so hektisch ist und wo es kein Ende der Verpflichtungen gibt, 

stellt sich die Frage, ob Kontemplation (auch nur für zehn Minuten am Abend) nicht zu 

viel ist, wenn wir müde sind. Die Antwort lautet, dass gerade deshalb im Westen die 

Kontemplation mehr erforderlich ist als im Osten, wo alles, sogar die Umgebung, die 

Kontemplation unterstützt. 



Gatheka 30: Sufi-Einweihung     98 

Außerdem muss ein Anfang auf dem Weg gemacht werden. Wenn sich die Kontempla-

tion jedoch nicht so entwickelt, dass alles, was man im Leben tut, zur Kontemplation 

wird, dann tut die Kontemplation dem Menschen nichts Gutes. Das wäre so, als ob man 

einmal in der Woche in die Kirche geht und an den anderen Tagen alles über Religion 

vergisst. Wer jeden Abend zehn oder zwanzig Minuten der Kontemplation widmet, und 

sie dann aber den ganzen Tag über vergisst, wird keinen Nutzen daraus ziehen. Wir neh-

men unsere Nahrung zu bestimmten Zeiten am Tag zu uns, doch die ganze Zeit über, 

auch während wir schlafen, nährt die Nahrung unseren Körper. 

 

Es ist nicht die Idee der Sufis, sich in die Abgeschiedenheit zurückzuziehen oder den gan-

zen Tag still zu sitzen. Die Idee ist, dass man durch Kontemplation im Studium und in 

seinen Ambitionen so inspiriert wird, dass man in jedem Aspekt des Lebens Fortschritte 

erzielt. Auf diese Weise erweist sich die Kontemplation als eine Kraft, die dabei hilft, alle 

Schwierigkeiten zu meistern, die einem begegnen. 

 

Das Leben, das ein Sufi führen sollte, lässt sich in wenigen Worten erklären. Es gibt viele 

Dinge im Leben eines Sufis, doch das Wichtigste ist eine Freundlichkeit, die sich in Form 

von Toleranz, von Vergebung, von Dienen und Vertrauen ausdrückt. In welcher Form 

auch immer er dieses zentrale Thema zum Ausdruck bringen mag, sein beständiger 

Wunsch ist es, seine Liebe zur Menschheit zu beweisen und der Freund aller zu sein. 

 

Nachdem ich nun das Thema der Einweihung in wenigen Worten erläutert habe, werde 

ich die Sufi- Bewegung erklären. Die Sufi-Bewegung besteht aus drei Teilen. Der zentrale 

Teil ist die Esoterische Schule. In dieser Schule sind all jene willkommen, die nach der 

Wahrheit suchen und ihren Weg mit Glauben, Zuversicht und Vertrauen beschreiten 

möchten. 

 

Daneben gibt es zwei weitere Zweige. Der eine ist die Bruderschaft/ Schwesternschaft. 

Ihr Ziel ist es, die Menschheit, die aktuell noch durch Grenzen wie Kaste, Glaube, Nation 

und Ethnie getrennt ist, im Verständnis der Weisheit zu vereinen. Indem das Bewusst-

sein hierfür in der Menschheit geweckt wird, kann erkennt werden, dass das Glück eines 

jeden vom Glück aller abhängt. In diesem Zweig ist jeder und jede eingeladen und 



Gatheka 30: Sufi-Einweihung     99 

willkommen. Wir können nie genug Helfer haben, um in dieser Zeit des großen Bedarfs 

an menschlicher Brüder- und Schwesternschaft mitzuarbeiten. Die Sufi-Bewegung ist die 

Keimzelle der menschlichen Bruder-und Schwesternschaft, dieser Zweig stellt diese 

Keimzelle dar und wurde nicht mit dem Ziel gegründet, dass alle Menschen Mitglieder 

der Sufi-Bewegung werden, sondern damit alle Teile der menschlichen Familie in der 

Elternschaft Gottes vereint sind. 

 

Der andere Zweig ist der religiöse Teil des Ordens. Er richtet sich an Menschen, die viel-

leicht einen gewissen Glauben haben, mit diesem Glauben aber nicht zufrieden sind, 

oder an andere, die nicht in eine bestimmte Kirche gehen, aber gleichzeitig etwas in 

ihrer Natur haben, das Religion und Gebet braucht. Es gibt Menschen, die nicht glauben 

werden, wenn sie nicht intellektuell zufrieden sind. Für sie arbeitet diese Abteilung, um 

ihnen die Elemente aller Religionen zu vermitteln und ihnen Toleranz für verschiedene 

Religionen und Glaubensrichtungen zu lehren, damit sie lernen, die Religion der anderen 

zu respektieren - eine Religion, die vielleicht unzählige Seelen inspiriert hat, aber die den 

Anhängern anderer Religionen nicht bekannt ist. Diese Einheit der Religion im Gebet 

und im Denken ist die wahre Verwandtschaft der Religion, die natürliche Religion. Sie 

wird in diesem Zweig der religiösen Linie gelehrt. Der zentrale Pfad ist der Pfad der Ein-

weihung. Wenn man diesen zentralen Pfad betritt, öffnen sich die beiden anderen 

Zweige. 



Gatheka 31: Was wünscht man sich im Leben?     100 

Gatheka 31: Was wünscht man sich im Leben? 
Wenn man diese Frage mehreren Menschen stellen würde, würde wahrscheinlich jeder 

eine Liste mit nicht weniger als tausend Dingen erstellen, die er sich im Leben wünscht. 

Doch selbst nachdem man tausend Dinge aufgeschrieben hat, die man im Leben will, 

weiß man selten, was man wirklich will. Was man scheinbar im Leben will, ist nicht das, 

was man wirklich im Leben will, denn die Natur des äußeren Lebens ist eine Illusion. 

Sobald man fühlt: „Das will ich im Leben“, antwortet die Welt der Illusion: „Ja, du willst 

mich im Leben; dies ist das besondere Etwas, dass du im Leben willst.“ Wenn ein Mensch 

einen Mangel im Leben empfindet, dann entdeckt er nur den äußeren Mangel; er findet 

nicht den Mangel, der in ihm selbst ist. 

 

Um zum zentralen Thema zu kommen: Wenn es etwas gibt, worüber wir uns alle einig 

sein können, dann ist es, dass uns im Leben etwas fehlt: Das ist mit dem Unendlichen im 

Einklang und mit dem Endlichen im Rhythmus zu sein. Mit anderen Worten: im Rhyth-

mus mit den Bedingungen des Lebens und im Einklang mit der Quelle unserer Existenz 

zu sein. 

 

Ich möchte noch einfacher erklären, was ich mit dem Rhythmus der Lebensbedingungen 

meine. Unsere ständige Klage über alle Dinge des Lebens rührt daher, dass wir nicht im 

Einklang mit den verschiedenen Lebensbedingungen sind, mit denen wir konfrontiert 

sind. Wir denken, dass das Leben leichter wird, wenn sich diese Bedingungen in etwas 

verwandeln, das wir uns wünschen. Aber das ist eine unreife Erwartung. Würden wir in 

denselben Zustand versetzt, den wir uns gerade am meisten wünschen, wären wir nicht-

vollkommen zufrieden; sondern würden dann auch in diesem Zustand Mängel finden. 

 

Bei allen Fehlern, Irrtümern und Mängeln, die wir in unserem äußeren Leben finden, 

können wir eine vollkommene Hand erkennen, die hinter allem wirkt. Und wenn wir das 

Leben aus einem weiteren Blickwinkel betrachten würden, als wir es im Allgemeinen 

tun, würden wir sicherlich feststellen, dass sich all die Mängel, Fehler, Irrtümer und Ver-

werfungen zu etwas summieren und das Leben so vollständig machen, wie es die weisen 

Hände, die dahinter wirken, gerne möchten. 

Es gibt ein persisches Sprichwort: „Der Gärtner dieses Gartens der Welt weiß am besten, 



Gatheka 31: Was wünscht man sich im Leben?     101 

welche Pflanze er aufziehen und welche er entfernen muss.“ Man könnte sagen, dass 

dies zu viel von dem beinhaltet, was man Fatalismus nennt. Nein, ich möchte Sie nicht 

weiter in den Fatalismus führen. Jetzt möchte ich Sie in die Sphäre des Handelns bringen. 

An dieser Stelle wollte ich die Grenzen des Fatalismus berühren, um nun in den Bereich 

des Handelns zu kommen. Jeder Mensch hat es in der Hand, seinen Lebenszustand zu 

verbessern, wenn er nur nicht die Geduld verliert, bevor sich ein wünschenswerter Zu-

stand einstellt, und wenn sein Mut und seine Hoffnung nicht erschöpft sind. 

 

Die Frage ist nun, wie man in Einklang mit dem Lebensrhythmus, oder mit anderen Wor-

ten, mit den Lebensbedingungen kommen kann. Eine Lebensbedingung und das eigene 

Verlangen sind zwei widersprüchliche Dinge; wenn auch nicht immer, so sind sie doch 

meistens widersprüchlich. Wenn das Verlangen der Bedingung nachgibt, dann über-

nimmt die Bedingung die Führung, wenn die Bedingung der Anführer ist, hat zweifellos 

das Verlangen die Oberhand. Doch die Umstände werden nicht immer durch einen Kon-

flikt oder durch einen Kampf gemeistert. Beim Kampf gegen eine Lebensbedingung ist 

im Leben immer Vorsicht geboten. 

 

Wenn durch Frieden eine Harmonie hergestellt werden kann, ist es besser, Kämpfe zu 

vermeiden. Wenn man mit einem Zustand im Leben ohne Kampf harmonieren kann, ist 

das besser, als zu harmonisieren, indem man mit ihm kämpft. Es ist nicht überraschend, 

dass diejenigen, die sich am meisten über das Leben beklagen, die sehr enttäuscht sind 

und sich über das Leben aufregen, diejenigen sind, die am meisten mit den Bedingungen 

des Lebens kämpfen. 

 

Um mit den Bedingungen des Lebens in Einklang zu kommen, muss man daher nicht 

immer kämpfen; zunächst sollte man versuchen, mit einer bestimmten Lebensbedin-

gung zu harmonieren. Die großen Helden, die sich wirklich durch das Leben gekämpft 

und den Sieg über das Leben im wahrsten Sinne des Wortes errungen haben, sind nicht 

diejenigen, die mit den Bedingungen gekämpft haben, sondern diejenigen, die mit den 

Bedingungen des Lebens Frieden geschlossen haben. Die Besonderheit im Leben der 

großen Sufis, egal in welchem Teil der Welt sie lebten, war, dass sie Bedingungen - ob 

günstig oder ungünstig – mit dem Ziel begegneten, mit dem Rhythmus des Lebens in 



Gatheka 31: Was wünscht man sich im Leben?     102 

Einklang zu kommen. 

 

Das Verlangen ist manchmal unser Freund und manchmal unser Feind. Unter ungünsti-

gen Bedingungen wird das Verlangen unruhig, verliert seine Geduld und möchte die Be-

dingung brechen. Doch anstatt die Bedingungen zu brechen, bricht es sich selbst. Die 

großen Seelen haben zuerst ihrem schlimmsten Feind die Hand gereicht, denn wer sich 

seinen Feind zum Freund macht, macht sich selbst zum Freund. Ein Zustand, der so bitter 

wie Gift ist, wird zu Nektar, wenn man sich auf diesen Zustand einlässt, ihn versteht und 

ihn mit Geduld, Mut und Hoffnung erträgt. 

 

Wenn die Bedingungen günstig sind, hat man oft Angst, dass dies vorübergehen könnte, 

aber wenn die Bedingungen ungünstig sind, sagt man im Allgemeinen nicht, dass es vo-

rübergehen wird; man hofft und denkt, dass es ewig dauern wird. Was ist der Grund 

dafür? Es ist die Angst vor den Bedingungen, die Unruhe und der Wunsch, aus dem Zu-

stand herauszukommen. Dadurch verliert man sogar die Hoffnung, die einzige Quelle, 

die uns am Leben erhält. 

 

Wir sehen die Natur des Lebens: Von morgens bis abends ändert sich alles im Leben. 

Warum sollten wir also nicht hoffen, dass sich ein ungünstiger Zustand ändert und ein 

günstiger Zustand eintritt? Der Mensch gewöhnt sich daran, das Schlimmste zu erwar-

ten. Ein Mensch, der im Leben schlechte Erfahrungen gemacht hat, denkt immer, dass 

alles, was kommt, nicht gut sein kann; „Mir wird nichts Gutes widerfahren, weil ich 

schlechte Umstände erlebt habe.“ Er denkt: „Jeder andere hat es besser als ich, weil ich 

unter diesem ungünstigen Stern geboren wurde und diese unglücklichen Umstände 

durchleben muss.“ 

 

Es gibt viele intelligente und fantasiebegabte Menschen, die Tag für Tag die Zeitungen 

lesen und zu dem Schluss kommen, dass ein Krieg ausbrechen wird. Jeder kleine Konflikt, 

über den sie lesen, bestärkt sie in der Idee, dass die Welt in Schutt und Asche gelegt 

wird. Andere Astrologie-Interessierte, die über die klassische Astrologie hinausgehen, 

erwarten Jahr für Jahr, Monat für Monat, das Ende der Welt. Das gibt den Menschen ein 

Gesprächsthema beim Abendbrot und ist gleichzeitig ein Schock für diejenigen, die noch 



Gatheka 31: Was wünscht man sich im Leben?     103 

ein wenig länger leben wollen als bis zum Weltuntergang. Viele solcher Gefahren der 

Weltzerstörung sind vorübergezogen, aber die Prophezeiungen und die Erwartungen 

bleiben bestehen und werden weiterbestehen. Was ich damit sagen will: Es ist am bes-

ten, durch jede Situation, die das Leben bietet, mit Geduld, Verständnis und offenen 

Augen hindurchzugehen und zu versuchen, sich mit jeder kleinen Anstrengung, die man 

machen kann, über sie zu erheben. 

 

Nun zur anderen Seite des Themas: Wie kann man im Einklang mit dem Unendlichen 

sein? Das Wesen des Einklangs mit dem Unendlichen kann man erkennen, wenn man 

die eigene Seele mit der Saite eines Instruments vergleicht. Sie ist an beiden Seiten fest-

gebunden: die eine Seite ist das Unendliche, die andere das Endliche. Wenn eine Person 

sich die ganze Zeit des Endlichen bewusst ist, dann ist sie auf das Endliche gestimmt. 

Wer sich hingegen des Unendlichen bewusst ist, ist auf das Unendliche gestimmt. Wenn 

wir auf das eine eingestimmt sind, sind wir begrenzt, schwach, hoffnungslos und kraftlos; 

wenn wir auf das andere eingestimmt sind, erhalten wir die Kraft und Stärke, das Leben 

unter allen widrigen Umständen zu meistern. 

 

Die Arbeit, die ein Sufi als seine heilige Arbeit betrachtet, hat nichts mit einem bestimm-

ten Glaubensbekenntnis oder einer bestimmten Religion zu tun; es geht lediglich darum, 

im Rhythmus mit den Bedingungen des Lebens und im Einklang mit dem Unendlichen 

zu sein. 

 

Wie kann man im Einklang mit dem Leben handeln? Anstatt sich von den Bedingungen 

des Lebens einschüchtern zu lassen, sollte man ihnen begegnen, sie aufmerksam be-

obachten und dann versuchen, sich für eine Zeit mit diesen Bedingungen zu harmoni-

sieren. Die nächste Anstrengung besteht darin, sich über die Bedingungen zu erheben, 

wenn sie ungünstig sind. Ein junger Araber schlief zum Beispiel auf dem Feld, und eine 

Schlange lief zufällig über seine Handfläche. Im Schlaf hielt er die Schlange unwissentlich 

mit all seiner Kraft fest. Deshalb war die Schlange hilflos und konnte nicht zubeißen. Als 

er aufwachte, erschrak er über den Anblick der Schlange in seiner Hand und ließ sie los. 

Sobald die Schlange aus seiner Hand war, stach sie zu. 

Man kann mit einem Zustand besser umgehen, wenn man ihn seiner Hand hat, als wenn 



Gatheka 31: Was wünscht man sich im Leben?     104 

man ihn verloren hat; dann ist die Situation außer Kontrolle. Wenn zum Beispiel eine 

Person einen geärgert hat oder die Beherrschung verloren hat, besteht die natürliche 

Tendenz darin, der Person das Gleiche zurückzugeben. Das Ergebnis ist ein Kampf, der 

in Enttäuschung gipfelt. Wenn die Person jedoch ärgerlich ist und die Beherrschung ver-

loren hat, ist sie in diesem Moment die Schwächere, und das ist der Zeitpunkt, an dem 

man die Person kontrollieren kann. Das ist der Zeitpunkt, an dem man selbst die Situa-

tion unter Kontrolle hat. Die Person ist schwach, man selbst ist stark. 

 

Wenn man seine Stellung im Leben verbessern will und dabei von anderen abhängig ist, 

läuft man dann nicht Gefahr, durch dieselbe Handlung eine schlechtere Situation für 

diejenigen zu schaffen, die einem nah und wichtig sind? Ein Beispiel: Jemand möchte 

sehr reich werden, und wenn er oder sie sehr reich wird, befinden sich alle in einer Art 

Sklaverei ihm oder ihr gegenüber. Diese Sklaverei würde sehr schwer auf einem lasten. 

Unser Leben in dieser Welt hängt voneinander ab, und Reichtum ist letztlich nicht so 

mächtig, wie er zu sein scheint. Seine Macht ist begrenzt, und er beseitigt nicht immer 

die Abhängigkeit eines Menschen von einem anderen. 

 

Es geht darum, seinen Umständen mit Verständnis zu begegnen und sich damit abzufin-

den, dass der eigene Zustand sich nicht verbessern wird. Zunächst sollte man den Zu-

stand so akzeptieren, wie er ist, und ihn anschließend verbessern. Je weniger Konflikte 

man dabei hat, desto besser; je mehr Konflikte man vermeiden kann, desto besser ist es. 

Wenn man zum Beispiel durch die Wildnis reist und einem Räuber begegnet, der sagt: 

„Ich werde dir das Leben nehmen, wenn du mir nicht deinen Geldbeutel gibst.“ In solch 

einer Situation würde ich raten, zunächst mit der Person zu verhandeln, um sich aus der 

Gefahr zu befreien, ohne töten zu müssen. Wir können nicht immer allen Konflikten aus 

dem Weg gehen und wir dürfen uns auch nicht wegdrehen, wenn es zu Konflikten 

kommt. Das Leben ist schließlich ein Kampf, und wir müssen bereit sein zu kämpfen, nur 

dürfen wir dabei nicht trunken werden und den Weg des Friedens aus den Augen ver-

lieren, der unser erstes Ansinnen ist. Wir dürfen nicht wie ein Boxer sein, der ständig auf 

der Suche nach einem Gegner ist. Was ist der andere Weg? Es ist der Weg, sich auf das 

Unendliche einzustimmen. Dieser Weg führt über den Weg der Stille und der Meditation. 

Er besteht darin, an etwas zu denken, das jenseits und über allen Dingen dieser 



Gatheka 31: Was wünscht man sich im Leben?     105 

sterblichen Welt steht, und einige Momente unseres Lebens dem zu widmen, was die 

Quelle und das Ziel von uns allen ist, in der Absicht, sich mit dieser Quelle in Einklang zu 

bringen. In dieser Quelle allein liegt das Geheimnis unseres Glücks und unseres Friedens. 

 

 


