Gathekas fiir
Kandidateninnen und Kandidaten
von
Hazrat Pir-o-Murshid Inayat Khan

Die Sufi Ruhaniat International dankt dem Sufi-Orden International

fiir die Erlaubnis, diese gender-inklusiven Gathekas zu verbreiten .



Dieses Papier darf ohne schriftliche Genehmigung von Sufi Ruhaniat International
weder Ubertragen noch vervielfaltigt werden.
Es ist nur fiir die private Verbreitung unter eingeweihten Sufi-Mureeds bestimmt,

und dieser Druck stellt keine Veroffentlichung dar.

Bitte unterstiitze die Arbeit des Ruhaniat-Archivs.
Wenn Du ein Exemplar fiir Dich selbst oder einen Freund drucken méchtest,
bitten wir Dich um eine Spende an Sufi Ruhaniat International.

Dein Spendennachweis bestatigt unsere Erlaubnis.

Sufi Ruhaniat International
www.ruhaniat.org

info@ruhaniat.org

Ubersetzt und layoutet aus dem englischen von Heinz Hakam & Andrea Shabad Atma
info@sufiplace.de

Rev.4



Inhaltsverzeichnis 11l

Inhaltsverzeichnis
INNAIESVEIZEICANIS ... 1
Gatheka 1: Hintergrund zum SUfiSMUS .....ccuviiiiiiiiiiiicc e 1
Der Ursprung des SUFISMUS ......oiviiiiieei ittt e s e s 1
Verhaltnis zu anderen RelIIONEN .....cc..vviiiiiiiiiiiiee e 2
Di€ SUTI-BEWEBUNG ...eeiiiiiiiiieee ettt e e s e e e e e e s ae e e e e saneeees 3
Gatheka 2: Sufismus - Der Geist aller Religionen..........coovvviiieiiiiiiieeeiiniieee e 4
Gatheka 3: Sufismus - Jenseits der Religion........coocvvieiiiniiiiiiiiiiec e 7
Gatheka 4: Sufismus - Die Weisheit aller Religionen .........ccccceevvvviiiveeiiiniiiieee e, 9
Gatheka 5: Verschiedene Schulen des SUfisSmus...........coooiiiiiiiiiiiiiieniiceeee 11
DEr SUFI-OTAEN ...t e e 11
Die SUFi-BOtSCAft .. ..eeeiiiiieeie e 12
Gatheka 6 & 7: Der Rausch des LEDeNS .....cc.eeeiiiiiiiiiiiiiiieeeieeeee e 15
Gatheka 8: Der Weg der INitiation ........ceiiiiiiiiieiiiiiieee et 22
Gatheka 9: Reinkarnation ..........cooviiiiiiiiiic e 25
Gatheka 10: Die Wechselwirksamkeit des inneren und duRReren Lebens................. 26
Gatheka 11: Die Wahrheit und der Weg..........uuviiviiieiiiiiiiiieeeceeriieeee e eeieeee e 30
Gatheka 12: SUFI-MYSTIK, [: i e 34
Der Weg des Mystikers im LEDEN .....cciiiiiiiiiiiiiiiieee et 34
Gatheka 13: Selbstverwirklichung: Die inneren Sinne erwecken ........ccccoecvveeeeinnnns 38
Gatheka 14: Die Karma-LeNre ........cuiiiiiiiiiiieeeeeee e 41
Gatheka 15: Das Gesetz des Lebens: Innere Reise und duReres Handeln ................ 45
Gatheka 16: SUfi-MYSTiK, 11 ..o 48
Der Gebrauch des Geistes um Verstandnis zu erlangen......ccccoeccvveeeiinciiveeeeiennns 48
Gatheka 17: SUfi-MySTik, 11 oo 53

Die Vorbereitung des Herzens auf den Pfad der Liebe .......ccccoevuvviieiiiniiiienennnnns 53



Inhaltsverzeichnis \Y%

Gatheka 18: SUfi-MySTiK, IV i 58

Ruhe zur Kommunikation mit dem Selbst nutzen ..........ccccooiiiiiiiiiiiniiiieeeee 58
Gatheka 19: SUFI-MYSTIK, Viueeuiiiieeiieeeee e e 61

Die Verwirklichung der Wahrheit der Religion ........ccccoevviieeiiiniiiiieeniiiiiiee e 61
Gatheka 20: SUfi-MYSTIK, Voo 64

Der Weg, der durch harmonisches Handeln erreicht wird .........cccccccovvviivieeeinnins 64
Gatheka 21: SUfi-MyStik, VI....oooiieeeee e 67

Menschliche Handlungen werden gottlich .........ccceeviiiiiiiiiiiiini e 67
Gatheka 22: Die Ideale und Ziele der Sufi-BEWEGUNG......cccvvveeiiiiiiiiiieiiriieeee s 69
Gatheka 23: Arbeiten fiir die Sufi-Botschaft..........coooveeiiiiiiiiiiiie e, 73
Gatheka 24: Das Bediirfnis der Menschheit in der heutigen Zeit...........coccvveeeeennnnns 77
Gatheka 25: Die Pflichten eines Mureeds...........ccceeeiieiniieeiiiieeicieeeee e 80
Gatheka 26: Der Weg der Schilerschaft...........ooivviiiiiiiiiiiiiieeec e 82
Gatheka 27: Gottliches Verhalten, L. 88
Gatheka 28: Gottliches Verhalten, ll.....ccooooeiiiiiiiieeeeecceceee e 90
Gatheka 29: Unsere heilige Aufgabe: Die Botschaft........cocccuveeiiiiiiiiiiieiiiniiiiiieecis 91
Gatheka 30: SUFI-EINWEINUNG ....coiiiiiiiiiee e s 94

Gatheka 31: Was wiinscht man sich im LEDEN? ....coeeeieeeeiieee e, 100



Gatheka 1: Hintergrund zum Sufismus 1

Gatheka 1: Hintergrund zum Sufismus

Was ist mit dem Wort Sufi gemeint?

Das Wort Sufi leitet sich vom arabischen Wort Safa oder Saf ab, was wortlich tGbersetzt
,rein” bedeutet, d.h. frei von Unterscheidungen und Unterschieden. Im Griechischen
bedeutet das Wort ,weise”.

Der Sufismus kann nicht als Deismus bezeichnet werden, denn der Sufi betrachtet Gott
nicht als eine von sich selbst getrennte Entitat. Er kann auch nicht als Pantheismus be-
zeichnet werden, denn der Sufi sieht die Immanenz Gottes nicht nur in der Natur, son-
dern erkennt auch Gottes Wesen im Unendlichen und nennt Gott Allah, den Formlosen,
den Farblosen. Der Sufi ist weder ein Glaubiger an den unverwirklichten Gott noch ein
Unglaubiger an die idealisierte Gottheit, und somit unterscheidet er sich von Gottglau-
bigen und Gottlosen gleichermaRen. Der Sufi ist kein Atheist, denn der Sufi leugnet we-

der Gott noch die Gesandten Gottes.

Auf die Frage ,Bist du ein Christ?“, ,Bist du ein Muslim?“, ,Bist du ein Jude?“ wiirde der
Sufi eher mit ,Ja“ als mit ,,Nein” antworten, denn der Sufi lehnt keine Religion ab, son-
dern sympatbhisiert mit allen. In der Tat kann der Sufismus nicht als Religion bezeichnet
werden, da er niemandem einen Glauben oder ein Prinzip aufzwingt, da er davon aus-
geht, dass jede individuelle Seele ihre eigenen Prinzipien hat, die fir sie am besten ge-

eignet sind, und dass sich der Glaube mit jeder Entwicklungsstufe andert.

Der Sufismus ist keine intellektuelle Philosophie, denn er beruht nicht nur auf kalter Ver-
nunft, sondern entwickelt in einem Menschen eine Tendenz zur Hingabe. Der Sufismus
kann auch nicht als Okkultismus bezeichnet werden, denn der Sufi misst der Erforschung
der Phanomene keine Bedeutung bei; angesichts der Kiirze des Lebens halt ein Sufi dies

fur ein wertloses Streben: Das Ziel des Sufis ist allein Gott.

Der Ursprung des Sufismus

Man sagt, dass der Keim des Sufismus seit dem Beginn der menschlichen Schépfung
existiert, denn die Weisheit ist das Erbe aller; daher kann man nicht sagen, dass eine

einzelne Person ihr Urheber ist. Sie wurde von Zeit zu Zeit klarer offenbart und



Gatheka 1: Hintergrund zum Sufismus 2

weiterverbreitet, wahrend sich die Welt weiterentwickelte. Der Sufi Brider- und
Schwesternschaft kann bis in die Zeit Daniels zurlckverfolgt werden.

Unter den Zoroastriern finden wir Hatim als den bekanntesten Sufi seiner Zeit. Die Aus-
erwahlten Gottes, das Salz der Erde, die ohne zu z6gern dem Ruf Abrahams, Moses',
Jesu und Mohammeds folgten, waren Sufis, und sie waren nicht nur einfache Anhanger
einer Religion, sondern hatten Einblick in gottliches Wissen. Sie erkannten jeden Ge-
sandten Gottes und verbanden sich mit ihnen allen. Vor der Zeit Mohammeds wurden
sie Ekuanul Safa, Briider der Reinheit, genannt, aber nach seinem Kommen wurden sie
von ihm Sahabi Safa, Ritter der Reinheit, genannt. Die Welt hat sie zoroastrisch und
christlich, judisch oder islamisch genannt, und die Anhanger jeder Religion haben sie als
ihre eigenen bezeichnet. Ein Christ wiirde beispielsweise behaupten, dass der Heilige
Paulus ein Christ war, und ein Muslim, dass Schams-i- Tabriz ein Muslim war. In Wirk-

lichkeit waren weder Christus ein Christ noch Mohammed ein Muslim, sie waren Sufis.

Verhaltnis zu anderen Religionen

Obwohl der Sufismus die Essenz aller Religionen ist und seinen Einfluss auf alle ausiibt,
kann er zu Recht als die esoterische Seite des Zoroastrismus, des Judentums, des Chris-
tentums und des Islams bezeichnet werden. Aber es handelt sich jedoch weder um eine
zoroastrische Esoterik ohne jlidischen Einfluss, noch um eine rein jlidische Mystik ohne
christlichen Einfluss, noch um eine rein christliche Weisheit, die nicht von der Moral des
Islam beruhrt ist. Daher ist es gerechtfertigt, ihn als den wahren Geist aller Religionen
zu bezeichnen - selbst derer, die ihm so fremd sind wie das Vedanta und der Buddhismus.
Wir sehen Zarathustra im Sufi in seiner Reinheit, seiner Liebe zum Licht und seiner An-
betung Gottes in der Erhabenheit der Natur. Wir sehen Moses im Sufi in seiner standigen
Gemeinschaft mit Gott. Wir sehen Christus im Sufi in seiner Nachstenliebe und seiner
Entsagung. Die wahre Bedeutung des Sakraments zeigt sich im taglichen Leben des Sufis,
der bereitwillig sein ganzes Leben mit anderen teilt. Das Leben eines wahren Sufis ist
wie eine offene Bibel, die jeder lesen kann. Wir sehen Mohammed in der Menschlichkeit
des Sufis, in seiner Starke, sich den Herausforderungen des Lebens zu stellen und seine

Verantwortung mit Gleichmut zu tragen.



Gatheka 1: Hintergrund zum Sufismus 3

Die Sufi-Bewegung

Der Sufismus wurde intellektuell in Arabien geboren, hingebungsvoll in Persien aufge-
zogen und spirituell in Indien vollendet. In den letzten vierzig Jahren hat der direkte und
indirekte Einfluss des Ostens den Boden im Westen fir die Saat der Sufi-Botschaft vor-
bereitet. Jedes Ereignis hat seine Zeit, und es ist vom Hochsten Willen bestimmt worden,
dass sich Ost und West nun im Band der Liebe und Weisheit vereinen, welches weder
die Politik noch der kommerzielle Handel herstellen kénnen, sondern einzig der Ruf Got-

tes, des Herrn des Ostens und des Westens.



Gatheka 2: Sufismus - Der Geist aller Religionen 4

Gatheka 2: Sufismus - Der Geist aller Religionen

Das Wort Sufi oder Saf impliziert Reinheit, die zwei Qualitaten beinhaltet. Rein ist das,
was mit keinem anderen Element als dem Eigenen vermischt ist, oder mit anderen Wor-
ten, rein ist das, was in seinem eigenen Element ungetribt und unbefleckt existiert. Und
zweitens ist das rein, was am anpassungsfahigsten ist. Reines Wasser beispielsweise ist
Wasser ohne Vermischung mit irgendetwas anderem, und der Test fiir seine Reinheit
ist, dass es sich an alles anpassen kann, was mit ihm vermischt wird. Wird es mit einem
roten Pulver vermischt, wird es rot, wird es mit einem griinen Pulver vermischt, wird es

grun.

So ist auch das Wesen des Sufis. In erster Linie ldutern sich die Sufis, indem sie das Bild
Gottes stets vor Augen haben und nicht zulassen, dass sich die Flecken irdischer Unter-
schiede und Unterscheidungen in ihren Herzen widerspiegeln. Weder gute noch
schlechte Gesellschaft, der Umgang mit Menschen hohen oder niedrigen Rangs, Glaube

oder Uberzeugung kénnen jemals die eigene Reinheit beeintrichtigen.

Der Sufi zeigt universelle Verwandtschaft in seiner Anpassungsfahigkeit. Unter den
Christen ist er ein Christ, unter den Juden ist er ein Jude, unter den Muslimen ein Mus-
lim, unter den Hindus ein Hindu, denn ein Sufi ist mit allen und so sind alle mit dem Sufi.
Sufis erlauben jedem, sich mit ihnen in der Bruderschaft/Schwesternschaft zu vereinen,
und erlauben sich selbst, sich mit jedem anderen zu vereinen. Ein Sufi fragt nie: ,Was ist
dein Glaube, deine Nation oder deine Religion?“ Ebenso wenig fragt ein Sufi: ,Was sind
deine Lehren oder Prinzipien?”“ Wenn du einen Sufi Bruder oder Schwester nennst, ant-

wortet er als Bruder oder Schwester.

Sufis haben keine festen Prinzipien, denn was fiir den einen gut ist, kann fiir den anderen
schadlich sein, und so ist es mit allen Prinzipien, ob gut oder schlecht, giitig oder grau-
sam. Wenn man von Soldaten verlangt, dass sie wahrend einer Schlacht barmherzig sein
sollen, werden sie sofort besiegt. Das zeigt, dass jeder Mensch fiir jede Handlung und

Situation seine eigenen Prinzipien hat.

Ein Sufi ist ein wahrer Christ im Leben, in der Nachstenliebe, in der Verwandtschaft und



Gatheka 2: Sufismus - Der Geist aller Religionen 5

darin, dass er seine eigene Seele ebenso heilt wie die eines anderen. Ein Sufi darf nicht
bigott sein, indem er einer bestimmten Kirche anhangt oder indem er die anderen Meis-
ter, die vor und nach Christus kamen, verleugnet. Die Einstimmung des Sufis auf Chris-
tus, seine Wertschatzung und die Praxis der Wahrheit sind genauso ausgepragt wie die
eines wahren Christen. Im Leben der Derwische sieht man das wahre Bild des Lebens
und der Lehren Jesu Christi, vor allem darin, dass sie ihr Essen und ihre Unterkunft mit
anderen teilen, ob sie nun Freund oder Feind sind. Sogar bis zum heutigen Tag setzen
sie ihren reinen Weg fort. Der Sufi ist ein Katholik, wenn er das Ideal der Hingabe in
seiner Seele erzeugt, und der Sufi ist ein Protestant, wenn er die Zeremonien des Kultes

aufgibt.

Der Sufi ist ein Brahmane, denn das Wort Brahmane bedeutet Kenner von Brahma, von
Gott, dem Einzigen Sein. Die Religion des Sufis besteht darin, an keine andere Existenz
als die des Gottes zu glauben, was der Brahmane Advaita nennt. Der Sufi hat ebenso
viele Stufen der spirituellen Evolution zu durchlaufen wie der Yogi. Es gibt sogar nur sehr
geringe Unterschiede in ihren Praktiken; der Unterschied liegt hauptsachlich in den Na-
men. Natirlich wahlt der Sufi eher ein normales Leben als das eines Asketen, aber er
beschrankt sich jedoch weder auf das eine noch auf das andere. Er betrachtet die Lehren
der Avatare als wahre Manifestationen gottlicher Weisheit und ist in vollkommener

Sympathie mit dem subtilen Wissen des Vedanta.

Er schatzt das Konzept der Harmlosigkeit der Jains und ist der Ansicht, dass Freundlich-
keit der einzig wahre Weg zu Reinheit und Vollkommenheit ist. Shams-i-Tabriz, auch be-
kannt als der Shiva von Persien, wurde bei lebendigem Leibe gehdutet, da er beschuldigt
worden war, zu behaupten, dass die Gottheit in seinem sterblichen Korper existiere. Aus
seinem verfaulten Fleisch wuchsen kleine Ungeziefer, die immer grofRer wurden, wah-
rend sie es verzehrten, und wenn er beim Gehen eines von ihnen von sich abfallen sah,
hob er es auf und legte es wieder auf seinen Kérper und sagte: ,,Eure Nahrung wurde in
diesem Korper geschaffen.” Von der Vergangenheit bis in die Gegenwart haben Sufis in
ihrem Leben grolRe Entsagung gezeigt. Heute sind die meisten von ihnen wie Jains oder
Brahmanen und fuhren ein duBerst harmloses Leben.

Der Sufi ist zweifelsohne Muslim, nicht nur, weil sich viele Muslime als Sufis entpuppen



Gatheka 2: Sufismus - Der Geist aller Religionen 6

oder muslimische Phraseologie verwenden, sondern weil er in seinem Leben beweist,
was ein wahrer Muslim ist und wie das Herz eines wahren Muslims sein sollte. Muslime
sind so hingebungsvoll, dass sie allein beim Namen Allahs oder Mohammeds zu Trdanen
gerihrt sind, egal wie grol8 der Siinder oder wie grausam ein Mensch auch sein mag. Der
Islam bereitet einen darauf vor, ein Sufi zu werden. Die Praktiken des Sufismus entwi-
ckeln zunachst jene Herzensqualitdten, die von anderen Mystikern oft (ibersehen wer-
den. Es ist die Reinigung des Herzens, die es fir die Erleuchtung durch die Seele vorbe-
reitet. Der Prophet Mohammed prophezeite: ,,Es wird zweiundsiebzig verschiedene
Klassen von Menschen unter denen geben, die in meinem Licht wandeln werden, aber
unter ihnen wird es nur eine Art von Menschen geben, die ihren Weg sicher finden wer-
den” Dies trifft auf die Sufis zu, denn sie sind es, die den Koran aus jeder Lebenserfah-
rung herauslesen und in jedem Atom der Offenbarung das Gesicht Mohammeds sehen

und erkennen.

Der Sufiist ein Buddhist, weil er bei jedem Schritt auf seiner spirituellen Reise einen Sinn
findet. Die Lehren der Sufis sind denen der Buddhisten sehr dhnlich. In der Tat ist es der
Sufi, der Glaubige und Unglaubige in der Idee von Gott, im Wissen um die Einheit, ver-

eint.

Der Sufi blickt wie ein Zoroastrier oder ein Parsi auf die Sonne und verneigt sich vor Luft,
Feuer, Wasser und Erde. Er erkennt die Immanenz Gottes in dessen Manifestation und
betrachtet Sonne, Mond und Sterne als Zeichen Gottes. Er interpretiert das Feuer als
das Symbol der Weisheit und die Sonne als das himmlische Licht. Er verneigt sich nicht
nur vor ihnen, sondern nimmt auch ihre Qualitaten in sich auf. In der Regel brennen in

der Gegenwart von Derwischen standig ein Holzfeuer und Weihrauch.

Der Sufi ist ein Israelit, vor allem im Studium der verschiedenen Namen Gottes und in
der Beherrschung dieser Namen. Gleichzeitig kdnnen die wundertatigen Krafte Moses’
im Leben der Sufis in der Vergangenheit und in der Gegenwart gesehen werden. Der Sufi
ist in der Tat der Meister der hebrdischen Mystik. Die goéttliche Stimme, die auf dem

Berg Sinai gehort wurde, ist fiir einen Sufi noch heute hérbar.



Gatheka 3: Sufismus - Jenseits der Religion 7

Gatheka 3: Sufismus - Jenseits der Religion

Moderne Autoren haben sich oft geirrt, indem sie den Sufismus als persische Philoso-
phie oder die esoterische Seite des Islam bezeichneten. Einige haben falschlicherweise
geglaubt, er sei ein entlehnter Einfluss des Vedanta oder des Buddhismus auf den Islam.
Einige orientalische Autoren haben ihn patriotisch als ein Ergebnis des Islam bezeichnet,
um sich den Ruhm ihrer eigenen Religion zu sichern, wahrend einige abendldndische

Autoren versuchten, ihn dem Christentum zuzuordnen.

In der Tat, gemal der heiligen Geschichte, die die Sufis voneinander geerbt haben, ist
es klar, dass der Sufismus niemals einer Ethnie oder Religion angehérte, denn Unter-
schiede und Unterscheidungen sind genau die Art von lllusionen, von denen sich die
Sufis reinigen. Es kdnnte den Anschein haben, dass der Sufismus aus den verschiedenen
Elementen der heute bekannten Religionen entstanden ist, doch das ist nicht der Fall,

denn der Sufismus ist die Essenz aller Religionen, ebenso wie der Geist des Islams selbst.

Der Sufismus offenbart all die Schattierungen und Farben, die die verschiedenen Religi-
onen der Welt reprasentieren, ohne selbst eine bestimmte Farbe zu haben. Alle Prophe-
ten, Heiligen, Weisen und Mystiker sind praktisch im Besitz ihrer Anhanger, wie Christus
bei den Christen und Moses bei den Juden. Doch Christus war kein Christ und Moses
kein Jude, sie alle sind Sufis, und somit befreit von irdischen Unterscheidungen. Die Ge-

liebten Gottes sind wie Gott selbst, unberihrt von religiosen Dogmen und Prinzipien.

Der Sufismus ist weder eine Religion noch eine Philosophie, er ist weder Deismus noch
Atheismus, noch ist er eine Moral, noch eine besondere Art von Mystik, da er frei von
dem Ublichen religiosen Sektierertum ist. Wenn man ihn tGberhaupt als Religion bezeich-
nen konnte, dann nur als eine Religion der Liebe, der Harmonie und der Schoénheit.
Wenn man ihn als Philosophie bezeichnen kdnnte, so geht er dartiber hinaus, denn ein
Sufi entkommt durch das Studium der Metaphysik dem Egoismus, den die Philosophie
hervorbringt, und entfacht mit offenen Augen fiir Vernunft und Logik das Feuer der Hin-
gabe. Der Sufi betet in jedem Augenblick seines Lebens zu Allah, ruft Gottes Namen an
und erkennt gleichzeitig, dass das Selbst nichts anderes als Gott ist. Flir einen Sufi ist

Gott kein personliches Wesen, sondern ein machtiger Heiler, der die Seele aus ihrem



Gatheka 3: Sufismus - Jenseits der Religion 8

Irrglauben der weltlichen Individualitat erweckt, und ein Fihrer, der sie zur Selbstver-

wirklichung, dem einzigen Ziel im Leben, fihrt.

Indem der Sufi die grote aller Moralvorstellungen, namlich die Liebe, erlernt, erreicht
er das Stadium der Selbstverleugnung, in welchem er sich von allen irdischen Moralvor-
stellungen befreit. Der Mystizismus hat mehrere Aspekte, doch der Sufi strebt nach dem
Weg der Wahrheit als seinem letzten Ziel. Die Wahrheit des Sufis ist die eine Wahrheit,
die allen Religionen und Philosophien gemeinsam ist, und in deren Verwirklichung man
seine Erlésung, oder Najat, findet. Der Sufismus, die erste Bruderschaft/Schwestern-
schaft der Reinheit, war unter verschiedenen Namen bekannt, beispielsweise als die
Brider der Reinheit, die Ritter der Reinheit oder die Bruderschaft der Hohle, auf deren
Initiative mehrere andere Institutionen unter verschiedenen Namen Biindnisse gegriin-

det haben.



Gatheka 4: Sufismus - Die Weisheit aller Religionen 9

Gatheka 4: Sufismus - Die Weisheit aller Religionen
Das Wort Sufi stammt aus dem Persischen und bedeutet Weisheit. Von der urspriingli-
chen Wourzel lassen sich viele Ableitungen zuriickverfolgen; darunter das griechische

Wort Sophia, das eine der interessantesten ist.

Weisheit ist die hochste Macht. In der Weisheit ist die Religion verwurzelt, die Gesetz
und Inspiration bedeutet. Der Standpunkt der Weisen unterscheidet sich jedoch von
dem der einfachen Anhdnger einer Religion. Die Weisen waren unabhangig von ihrem
Glauben immer in der Lage, einander jenseits der Grenzen dullerer Formen und Konven-
tionen zu begegnen, die fiir das menschliche Leben natiirlich und notwendig sind, die

die Menschheit aber dennoch trennen.

Menschen mit dhnlichen Gedanken und Standpunkten fiihlen sich zueinander hingezo-
gen und neigen dazu, einen exklusiven Kreis zu bilden. Eine Minderheit neigt dazu, sich
von der Masse abzugrenzen. So war es auch bei den Mystikern. Mystische Ideen sind fir
die Allgemeinheit der Menschen unverstandlich. Daher gaben die Mystiker ihre Ideen
gewobhnlich nur an einige wenige Auserwadhlte weiter, an diejenigen, denen sie ver-
trauen konnten und die fir Initiation und Schiilerschaft bereit waren. So sind zu ver-
schiedenen Zeiten grolRe Sufis erschienen und haben Schulen des Denkens gegriindet.
Je nach Umgebung haben sie ihre Weisheit unterschiedlich zum Ausdruck gebracht, aber
ihr Leben war ein und dasselbe. Eine Pflanze, die unter verschiedenen atmospharischen
Bedingungen gepflanzt wird, wird dementsprechend in ihrer Form variieren, aber ihre

Eigenschaften beibehalten.

Europaische Historiker zeichnen manchmal die Geschichte des Sufismus nach, indem sie
feststellen wie oft dieses Wort tatsachlich vorkommt, und sich dabei nur auf die Schulen
beziehen, die unbedingt unter diesem Namen bekannt sein wollten. Einige europaische
Gelehrte sehen den Ursprung dieser Philosophie in der Lehre des Islam, andere verbin-
den sie mit dem Buddhismus. Wieder andere lehnen die semitische Tradition, die den
Sufismus auf die Lehren Abrahams zurickfiihrt, nicht als unglaubwiirdig ab. Die meisten
sind jedoch der Meinung, dass der Sufismus zeitgleich mit der Lehre Zarathustras ent-

standen ist. In jedem Zeitalter der Welt gab es erwachte Seelen, und da es unmaéglich



Gatheka 4: Sufismus - Die Weisheit aller Religionen 10

ist, die Weisheit auf eine bestimmte Zeit oder einen bestimmten Ort zu beschrianken, so

ist es auch unmaoglich, den Ursprung des Sufismus zu datieren.

Es gab nicht nur zu allen Zeiten erleuchtete Seelen, sondern auch Zeiten, in denen eine
Welle der Erleuchtung lber die gesamte Menschheit hinwegging. Wir glauben, dass eine
solche Zeit vor uns liegt. Das Ungliick, durch das die Welt in letzter Zeit gegangen ist,
und die Probleme der gegenwartigen schwierigen Situationen sind auf die Existenz von
Grenzen zurlickzufiihren; diese Tatsache ist vielen bereits klar. Der Sufismus hebt die
Grenzen auf, die die verschiedenen Religionen voneinander trennen, indem er die ihnen

allen zugrunde liegende Weisheit, in der sie alle vereint sind, ans Licht bringt.



Gatheka 5: Verschiedene Schulen des Sufismus 11

Gatheka 5: Verschiedene Schulen des Sufismus

Der Sufismus ist die alte Schule des Quietismus, die alte Schule der Weisheit, die der
Ursprung vieler Kulte mystischer und philosophischer Natur war. Wie der Ursprung aller
okkulten und mystischen Schulen die alte Schule Agyptens war, so hat der Sufismus im-

mer diese Schule reprdsentiert und seine Bestimmung im Reich der Stille ausgearbeitet.

Aus dieser Schule des Sufismus gingen vier Schulen hervor. Die erste war die Nagshiban-
dia, die mit Symbolismus, Ritualismus und Zeremonien arbeitete. Die zweite war die Ka-
daria, die die Weisheit im Bereich der bestehenden Religion des Ostens lehrte. Die dritte
war die Soharvardia, die das Geheimnis des Lebens durch das Wissen der Metaphysik
und die Praxis der Selbstbeherrschung lehrte. Die vierte war die Chistia, die die spiritu-
elle Idee in Bereichen wie Poesie und Musik vertrat. Aus diesen Schulen entstanden viele
Zweige in Arabien, der Tirkei, Tatarstan, Russland, Turkestan, Buchara, Afghanistan, In-

dien, Sibirien und anderen Teilen Asiens.

Bei all diesen Schulen blieb das Ideal dasselbe, die Methode waren jedoch unterschied-
lich. Das Hauptideal der Sufi-Schule war es, die Vollkommenheit zu erreichen, wie sie
Jesus Christus in der Bibel lehrte: ,Seid vollkommen, wie euer Vater im Himmel vollkom-
men ist.” Die Methode der Sufis war immer die der Selbstausloschung, aber welches
Selbst sollte ausgeldscht werden? Nicht das wirkliche Selbst, sondern das falsche Selbst
(von dem man abhéangig ist, indem man sich rithmt, etwas zu sein), damit sich das wirk-
liche Selbst in der Welt der Erscheinungen manifestieren kann. So arbeitet die Sufi-Me-
thode auf die Entfaltung der Seele hin, des Selbst, das ewig ist und zu dem alle Kraft und

Schonheit gehoren.

Der Sufi-Orden

Der Sufi-Orden ist eine Schule, die alle Schulen verkorpert und auf die Bediirfnisse der
heutigen Zeit antwortet. Der Sufi-Orden ist also das Gremium derjenigen, die an spiritu-
eller Verwirklichung interessiert sind und die in den 1910 gegriindeten Sufi-Orden ein-
geweiht wurden, als die Sufi-Botschaft in die westliche Welt gebracht wurde.

Der Sufi-Orden hat die drei Objekte und zehn Gedanken, die bekannt sind. Die Rechte



Gatheka 5: Verschiedene Schulen des Sufismus 12

der Mitglieder des Sufi-Ordens sind Uberall auf der Welt die gleichen. Der Sufi-Orden
besteht sowohl aus einem duBeren Kérper als auch aus einem inneren Geist. Als duRerer

Korper hat er seine Khankah, seine Zweige (Organisationen) und seine Logen (Zentren).

Das innere Funktionieren des Ordens ist geregelt: Es gibt vier Kreise von Eingeweihten:
den Studienkreis, den fortgeschrittenen Kreis, den inneren Kreis und den héheren Kreis.
Man durchlauft diese Kreise schrittweise durch Einweihungen. Es gibt eine Einweihung,
die Sufi genannt wird, bei der die Verpflichtung gegeniiber dem Orden abgeschlossen
wird. Wenn man anschlieRend weiterhin der Menschheit helfen mochte, wird man au-
torisiert und eingeweiht, in dieser Richtung als Khalif oder Murshid oder Murshida zu

arbeiten.

Voraussetzung fiir die Einweihung ist, dass jedem Mureed bestimmte Ubungen oder
Lehren anvertraut werden. Von den Mureeds wird erwartet, dass sie das Gellibde der
Geheimhaltung einhalten und diese Ubungen nicht nur vor Nichtmitgliedern, sondern
auch vor anderen Eingeweihten geheim halten, denn eine Ubung ist wie ein Rezept, das
fir eine bestimmte Person bestimmt ist, und diese Person kann es nicht an andere wei-
tergeben. Die Einweihung ist ein Vertrauen, das der Murshid seinen Mureeds entgegen-
bringt; er erwartet von ihnen Aufrichtigkeit. Vertrauen und Zuversicht werden im Mu-
reed zu einer Kraft, die es ihm ermdglicht, auf seiner spirituellen Reise fortzuschreiten.
Das Studium einer bestimmten Philosophie allein reicht nicht aus, es muss Aufrichtigkeit
im Leben dahinterstehen. Aufrichtigkeit muss der erste Schritt auf dem Weg der Spiri-

tualitat sein. Jesus Christus bezeichnete dies als Glauben.

Die Sufi-Botschaft

In allen Epochen der Weltgeschichte und in allen alten Uberlieferungen findet man Spu-
ren eines Rufs von oben herab an Gemeinschaften, Nationen, Ethnien und die Welt ins-
gesamt. Im Koran heifl3t es: ,, Wir haben unsere Gesandten in alle Teile der Erde gesandt,
damit sie nicht sagen kénnen, sie seien nicht rechtzeitig gewarnt worden.” Alle Uberlie-

ferungen verklinden, dass in Zeiten der Not ein Gesandter der Welt gegeben wird.

Zweifellos haben die Menschen der Persdnlichkeit des Botschafters eine unnétige und



Gatheka 5: Verschiedene Schulen des Sufismus 13

Ubermalige Bedeutung beigemessen und weniger der Botschaft, und das ist der grofSe
Fehler, den die Menschheit in jedem Zeitalter gemacht hat. Indem sie den Botschafter
nahmen, anstatt die Botschaft zu erkennen, betrachteten sie die Feder, die den Brief
schrieb, anstatt den Inhalt des Briefes. Der Brief und der Schreiber sind wichtig; die Fe-
der ist nur das Instrument. So kam es zu Unterschieden in der Religion. Die Botschaft
wurde immer und zu allen Zeiten verkiindet; wenn es notig war, wurde sie mit lauter

Stimme verkilindet, wenn sie weniger nétig war, sanft.

Christus hat gesagt: ,,Ich bin das Alpha und das Omega“. Das bedeutet, dass er der Erste
und der Letzte ist und somit immer da ist, und nicht, dass er zwischen den Zeiten abwe-
send ist. Mohammed prophezeite: ,,Nachdem die ganze Welt die Botschaft durch einen
Menschen erhalten hat, der allen Beschrankungen und Bedingungen des menschlichen
Lebens unterworfen ist, wird die Botschaft in Zukunft ohne diesen Anspruch gegeben

werden.”

Die Sufi-Botschaft ist dazu bestimmt, die Welt zu erwecken und eine Warnung zu sein.
Die Macht der inneren Kraft wirkt standig, und das verspricht viel fiir das, was sich jetzt
als ein Kern aus einigen Mureeds unter dem Namen des Sufi-Ordens bildet, um Diener

der neuen Ara auf dem Weg Gottes und der Wahrheit zu sein.

Ich wiinsche mir, dass meine Mureeds, die dieses Vertrauen in ihren Herzen spiiren,
nicht nur die heiligen Weisheiten fir ihre eigene Entfaltung empfangen, sondern auch
das Privileg empfinden, eine Keimzelle fir den kommenden geistigen Wiederaufbau der
Welt zu sein. Je mehr sie sich dessen bewusstwerden, desto mehr werden sie die Ver-
antwortung spuiren, die sie in ihrem Leben haben, und die Pflicht, die sie erflillen missen.
Mureeds kénnen ihre Hingabe an Murshid und an die Sache zeigen, indem sie ihr Bestes
geben und ihre Gedanken und Bemuihungen in Taten dem Wiederaufbau der geistigen

Welt widmen.

Ein Sufi hiitet sein Wissen, seine Weisheit und seine Kraft in bescheidenem Gewand. Ein
Sufi streitet nicht mit jedem Uber spirituelle Themen, und zwar ausfolgendem Grund:

Die spirituelle Entwicklung eines jeden unterscheidet sich von der des anderen, das



Gatheka 5: Verschiedene Schulen des Sufismus 14

Wissen des einen kann nicht das Wissen des anderen sein, noch ist das Verstandnis des
einen das Verstiandnis des anderen. Ein Sufi diskutiert nicht (iber Uberzeugungen, denn
er weil}, dass sich auf jeder Stufe der spirituellen Entwicklung die Uberzeugung eines
Menschen indert, bis man zu einer endgiiltigen Uberzeugung gelangt, die sich nicht in

Worten fassen lasst.

Ein Sufi lernt nicht nur durch das Studium von Blichern, sondern auch durch das Studium
des Lebens. Das ganze Leben ist fiir einen Sufi wie ein offenes Buch und jede Erfahrung
ist ein Schritt vorwarts auf seiner spirituellen Reise. Ein Sufi wiirde eher zusammenar-
beiten als zu lehren. Ein Sufi beginnt sein Leben mit Disziplin und Verzicht und erkennt,
dass der Weg zur Freiheit der Weg der Selbstbeherrschung, der Geduld, des Verzichts

und der Entsagung ist.

Die Freiheit ist das Ziel aller esoterischen Schulen, aber man darf nicht den Fehler ma-
chen, zu glauben, man kénne mit dem beginnen, was das Ende ist. Die Freiheit am An-
fang zu erwarten, ist, als wiirde ein Samenkorn denken: ,,Ich muss sofort ein Baum sein
und Friichte tragen.” Die Frucht ist das Ergebnis, das Ziel und der Héhepunkt seiner Exis-
tenz; ebenso ist die Freiheit das Ergebnis des Weges. Der Weg zur Freiheit ist ein Ideal,

dessen wahre Bedeutung zu verstehen nicht jedermanns Sache ist.

Die Methode des Sufis besteht darin, dass der Sufi sich mit seinem innersten Wesen
vereint; sein Herz ist das Heiligtum seines Gottes und sein Korper ist der Tempel Gottes;
der Sufi betrachtet jeden Menschen nicht nur als seinen Bruder und seine Schwester,
sondern als sich selbst. Gleichzeitig erhebt der Sufi niemals den Anspruch auf Spirituali-
tat oder Glite, noch beurteilt der Sufi irgendjemanden, aulRer sich selbst in seinen eige-
nen Taten. Die standige Haltung des Sufis gegeniiber anderen ist die der Liebe und Ver-
gebung. Seine Haltung gegeniber Gott ist, dass sein innerstes Wesen das Objekt seiner
Verehrung ist, der Geliebte, den er liebt und bewundert. Das Interesse des Sufis im Le-
ben gilt der Kunst und der Schénheit, und seine Aufgabe ist der Dienst an der Mensch-

heit in jeder erdenklichen Form.



Gatheka 6 & 7: Der Rausch des Lebens 15

Gatheka 6 & 7: Der Rausch des Lebens

Es gibt viele verschiedene Dinge im Leben, die berauschend sind, aber wenn man die
Natur des Lebens betrachtet, kommt man zu dem Schluss, dass es nichts Berauschende-
res gibt als das Leben selbst. Wir konnen die Wahrheit dieses Gedankens erkennen,
wenn wir uns vor Augen flhren, wer wir gestern waren, und dies mit unserem heutigen
Zustand vergleichen. Unser Gliick oder Ungliick, unser Reichtum oder unsere Armut von

gestern ist flir uns wie ein Traum, nur unser heutiger Zustand zahilt.

Dieses Leben des standigen Aufstiegs und Falls, dieser standige Wandel ist wie flieBen-
des Wasser, und wahrend dieses Wassers flieRt, denkt man: ,Ich bin dieses Was-
ser.” Doch in Wirklichkeit weill man nicht, was man ist. Wenn man beispielsweise von
der Armut zum Reichtum gelangt und dieser Reichtum einem wieder genommen wird,
klagt man; und man klagt, weil man sich nicht daran erinnert, dass man vor dem Reich-

tum arm war und aus dieser Armut zum Reichtum kam.

Betrachtet man die eigenen Vorlieben im Laufe des Lebens, stellt man fest, dass man in
jeder Entwicklungsphase des Lebens eine bestimmte Vorliebe hatte. Manchmal sehnte
man sich nach bestimmten Dingen, und zu anderen Zeiten waren sie einem egal. Be-
trachtet man sein eigenes Leben als Beobachter, stellt man fest, dass es nichts anderes
als ein Rausch war. Was einem Menschen einmal grof3e Befriedigung und Stolz ver-
schafft, demiitigt ihn ein andermal; was man einmal geniel3t, stort einen ein andermal;

was man einmal sehr schatzt, schatzt man ein andermal tGberhaupt nicht.

Wenn man sein Handeln im Alltag beobachtet und einen erwachten Sinn flr Gerechtig-
keit und Verstandnis hat, wird man sich dabei ertappen, dass man Dinge tut, die man
nicht vorhatte zu tun, etwas sagt, das man so nicht sagen wollte, oder sich so verhilt,
dass man sich fragt: ,Warum war ich so dumm®? Manchmal erlaubt man sich, jemanden
zu lieben oder jemanden zu bewundern; das geht tagelang, wochenlang, monate- oder
jahrelang so. Dann splirt man: ,,Oh, ich habe mich geirrt”, oder es kommt etwas Attrak-
tiveres; dann ist man auf einem anderen Weg, weil} nicht, wo man ist und wen man liebt.
In der Aktion und Reaktion des eigenen Lebens tut man manchmal Dinge aus einem Im-

puls heraus, ohne darliber nachzudenken, was man tut, und manchmal bekommt man



Gatheka 6 & 7: Der Rausch des Lebens 16

sozusagen einen Anflug von Glte und macht mit dem weiter, was man fir gut halt;
manchmal kommt eine Reaktion, und all diese Giite ist verschwunden. In der Wirtschaft,
im Beruf und im Handel bekommt man einen Impuls — ,Ich muss dies tun”, ,Ich muss
das tun”- und man scheint alle Kraft und allen Mut zu haben, und manchmal macht man
weiter, und manchmal dauert es nur ein oder zwei Tage, und dann vergisst man, was

man getan hat, und dann macht man etwas anderes.

Das zeigt, dass ein Mensch in seinem Leben in der Aktivitat der Welt wie ein kleines
Stiick Holz ist, das von den Wellen des Meeres angehoben wird, wenn diese steigen, und
das wieder heruntergeworfen wird, wenn sie sinken. Deshalb haben die Hindus das Le-
ben in der Welt Bawasada genannt, einen Ozean, einen ewig wogenden Ozean. Und das
Leben eines Menschen ist ein Treiben in diesem Ozean der Aktivitdt der Welt, ohne zu
wissen, was man tut, ohne zu wissen, wohin man geht. Was einem wichtig erscheint, ist
nur der Augenblick, den man Gegenwart nennt; die Vergangenheit ist ein Traum, die

Zukunft liegt im Nebel, und klar ist einzig die Gegenwart.

Die Bindung, Liebe und Zuneigung eines Menschen im weltlichen Leben, unterscheidet
sich nicht sehr von der Bindung der Vogel und Tiere. Es gibt eine Zeit, in der der Sperling
sich um seine Jungen kiimmert und Kérner in seinem Schnabel mitbringt und sie in die
Schnabel seiner Jungen hineinlegt, und diese warten angstlich auf das Kommen der Mut-
ter. Und das geht so weiter, bis ihnen die Fliigel gewachsen sind, und wenn die Jungen
einmal die Zweige des Baumes kennengelernt haben und im Schutz der gltigen Mutter
in den Waldern fliegen, erinnern sie sich nicht mehr daran, wer die Mutter war, die so

freundlich zu ihnen war.

Es gibt Momente der Emotion, es gibt Impulse der Liebe, der Verbundenheit und der
Zuneigung, aber es kommt eine Zeit, in der sie vergehen und blass werden. Und es
kommt eine Zeit, in der der Mensch denkt, dass es etwas anderes gibt, das er begehrt
und das er gerne lieben wirde.

Je mehr man Uber das weltliche Leben eines Menschen nachdenkt, desto mehr versteht
man, dass es sich nicht sehr vom Leben eines Kindes unterscheidet. Ein Kind findet Ge-

fallen an einer Puppe, dann wird es der Puppe liberdriissig und findet Gefallen an einem



Gatheka 6 & 7: Der Rausch des Lebens 17

anderen Spielzeug. Und wenn das Kind in die Puppe oder das Spielzeug vernarrt ist, halt
es sie flir das Wertvollste auf der Welt, und dann kommt der Zeitpunkt, an dem das Kind

die Puppe zerreil3t und das Spielzeug zerstort.

Und so ist es bei jedem Menschen; die Reichweite ist vielleicht ein wenig anders, aber
die Handlung ist die gleiche. Alles, was man im Leben fiir wichtig halt, wie das Anhdufen
von Reichtum, der Besitz von Eigentum oder das Erreichen von Ruhm hat fiir einen
nichts anderes als eine berauschende Wirkung; aber nachdem man das Objekt erreicht
hat, ist man nicht zufrieden. Der Mensch denkt: ,Vielleicht gibt es noch etwas anderes
das ich mochte, dies ist nicht das, was ich wollte.” Was auch immer man will, man fiihlt,
dass es das Wichtigste ist, hat man es jedoch erreicht, denkt man, dass es liberhaupt

nicht wichtig ist und will etwas anderes.

Bei allem, was einen erfreut und gliicklich macht - seinen Vergniigungen, seinem Thea-
terbesuch, seinen bewegten Bildern, Golf, Polo und Tennis — es scheint einen zu amu-
sieren, in einem Ratsel zu stecken und nicht zu wissen, wohin man geht. Es scheint, als
hatte man nur den Wunsch, seine Zeit zu vertreiben, und wisse nicht, wohin man geht
oder was man tut. Und was der Mensch als Vergniigen bezeichnet, ist der Moment, in

dem er oder sie von den Aktivitaten des Lebens berauscht ist.

Alles, was die Augen vor der Realitat verschliel3t, alles, was uns ein Lebensgefiihl vermit-
telt, allem, dem wir uns hingeben und uns einer Tatigkeit bewusst sein kénnen, das nen-
nen wir Vergnugen. Es liegt in der Natur des Menschen, dass alles, woran er sich ge-
wohnt sein Vergnlgen ist, beim Essen, beim Trinken, bei jeder Tatigkeit. Gewéhnt man
sich an das Bittere, dann ist das Bittere sein Vergniigen; gewdhnt man sich an das Saure,
dann ist das Saure sein Vergniigen; gewdhnt man sich daran, Siiles zu essen, dann mag

man SuRes.

Wenn man sich daran gewohnt hat, sich Gber sein Leben zu beschweren, und wenn man
nichts hat, wortiber man sich beschweren kann, dann sucht man nach etwas, woriber
man sich beschweren kann. Ein anderer wiederum will das Mitleid der anderen, er will

sich dartiber beschweren, dass er von anderen schlecht behandelt wird, er sucht nach



Gatheka 6 & 7: Der Rausch des Lebens 18

einer Behandlung, liber die er sich beschweren kann. Das ist eine Art Rausch.

Dann gibt es Menschen, die die Gewohnheit haben zu stehlen; sie freuen sich daran, es
wird zur Gewohnheit; wenn sich ein anderer Weg vor ihnen 6ffnet, sind sie nicht erfreut,
und wollen ihn nicht haben. Auf diese Weise gewthnen sich die Menschen an be-

stimmte Dinge im Leben, die zu einem Vergnigen, zu einem Rauschzustand werden.

Es gibt viele Menschen, bei denen es zur Gewohnheit wird, sich tiber Dinge Sorgen zu
machen. Die kleinste Kleinigkeit beunruhigt sie sehr. Sie hegen und pflegen den kleins-

ten Kummer, den sie haben, als wére er eine Pflanze, die sie gieRen und nahren.

Viele gewohnen sich auch, direkt oder indirekt, bewusst oder unbewusst, an das Krank-
sein, und die Krankheit ist mehr eine Art Rausch als eine Realitdt. Und solange man an
die Krankheit denkt, hadlt man sie sozusagen aufrecht, und sie setzt sich im Korper fest
und kein Arzt kann sie heilen. Kummer und Krankheit sind auch eine Art Rausch oder

Betdubung.

Die Lebensbedingungen eines jeden Menschen, seine Umgebung und die Lebensbedin-
gungen eines jeden Individuums erschaffen eine lllusion und einen Rausch, sodass man
die Bedingungen der Menschen um sich herum, der Menschen der Stadt, in der man
lebt, und des Landes, in dem man lebt, nicht mehr wahrnimmt. Und dieser Rausch halt
nicht nur im Wachzustand an, sondern er setzt sich auch in den Trdumen fort, denn ein
Betrunkener trdaumt auch von den Dingen, die mit seiner Trunkenheit zu tun haben.
Wenn man Freude oder Kummer hat, eine Sorge oder ein Vergnligen, so wird dieser
Zustand auch im Traum anhalten. Tag und Nacht besteht der Traum weiter, und die
Fortsetzung des Traums dauert bei manchen das ganze Leben, bei anderen eine be-

stimmte Zeit.

Aber die Menschen lieben diesen Rausch so sehr, wie der Betrunkene den Rausch des
Weins liebt. Wenn eine Person in ihrem Traum nach etwas Interessantem sucht und
jemand anderes versucht, sie zu wecken, hat sie beim Aufwachen sogar fiir einen Mo-

ment das Geflihl, dass sie schlafen gehen und diesen interessanten Traum zu Ende



Gatheka 6 & 7: Der Rausch des Lebens 19

traumen sollte. Sie wissen, dass es ein Traum war und wenn jemand sie weckt, mochten
sie weiterschlafen und ihren interessanten Traum zu Ende trdumen. Dieser Rausch kann
in allen Bereichen des Lebens beobachtet werden, sogar in religiosen, philosophischen

und mystischen Aspekten des Lebens manifestiert er sich.

Die Menschen suchen die Feinsinnigkeiten, sie wollen etwas wissen, das sie nicht ver-
stehen kdnnen, sie freuen sich, wenn man ihnen etwas sagt, das ihr Verstand nicht ver-
stehen kann. Gib jemandem die einfache Wahrheit, sie wird ihm nicht gefallen, man
mochte etwas vorfinden, das man nicht verstehen kann. Als Lehrer wie Jesus Christus
auf die Erde kamen und die Botschaft der Wahrheit in einfachen Worten verkiindeten,
sagten die Menschen von damals: ,Das steht in unserem Buch, das wissen wir
schon.” Aber wann immer versucht wurde, die Menschen zu mystifizieren und ihnen
von Feen und Geistern zu erzahlen, waren sie erfreut, sie wollten verstehen, was sie

nicht verstehen konnten.

Doch immer war das, was als spirituelle oder religiose Wahrheit bezeichnet wird, der
Schlissel zu jener letzten Wahrheit, die aufgrund der Berauschung nicht gesehen wer-
den kann. Und diese Wahrheit kann niemand einem anderen Menschen geben. Sie ist
in jeder Seele, denn die menschliche Seele selbst ist diese Wahrheit. Und wenn jemand
etwas geben kann, dann kann er nur die Mittel geben, durch die die Wahrheit erkannt
werden kann. Die Religionen waren in ihren verschiedenen Formen Methoden. Durch
diese Methoden wurden die Menschen von den inspirierten Seelen gelehrt, diese Wahr-
heit zu erkennen und von dieser Wahrheit, die in der Seele eines jeden Menschen ist, zu
profitieren. Aber anstatt auf diese Art und Weise von einer Religion zu profitieren, ha-
ben die Menschen nur den duBeren Teil der Religion als ihre Religion angenommen und
haben mit anderen gekampft und gesagt: ,,Meine Religion ist die einzig richtige, eure

Religion ist falsch.”

Aber es hat schon immer einige Weise gegeben, denn in der Bibel heillt es, dass die
Weisen aus dem Morgenland kamen, um das Kind zu sehen, als Jesus Christus geboren
wurde. Was bedeutet das? Es bedeutet, dass es zu verschiedenen Zeiten Weise gab,

deren Lebensaufgabe es war, sich selbst nlichtern zu halten, trotz des Rausches um sie



Gatheka 6 & 7: Der Rausch des Lebens 20

herum, und ihren Mitmenschen zu helfen, ebenfalls niichtern zu werden.

Unter denen, die durch ihre Nichternheit weise waren, gab es einige, die groRe Inspira-
tion, groRe Macht und Kontrolle tber sich selbst und iber das Leben im Inneren und
AuReren hatten. Und es sind solche weisen Menschen, die mit dem Namen ,Hei-

lige” oder ,,Weise” oder ,,Propheten” oder , Meister” bezeichnet wurden.

Selbst wenn die Menschen diesen Weisen folgten oder sie akzeptierten, haben sie durch
ihren Rausch einen von ihnen als ihren Propheten oder Lehrer vereinnahmt und ihren
Rausch und ihre Trunkenheit verteidigt. Und genauso wie ein Betrunkener einen ande-
ren Menschen, der vielleicht anders ist als er, der anders denkt, fihlt oder handelt, ge-
dankenlos schlagt oder verletzt, wurden meist die groRen Menschen der Welt, die ka-
men, um der Menschheit zu helfen, getotet, gekreuzigt, verletzt oder gefoltert. Aber sie
haben sich nicht darliber beschwert, sondern es als eine natiirliche Konsequenz hinge-
nommen. Sie verstanden, dass sie sich in einer Welt des Rausches oder der Trunkenheit
befanden und dass es natirlich ist, dass ein Betrunkener verletzen oder schaden muss.
So war die Geschichte der Welt, egal in welchem Teil der Welt die Botschaft Gottes ver-

kiindet wurde.

In Wirklichkeit stammt die Botschaft aus einer einzigen Quelle, und das ist Gott. Wel-
chen Namen die Weisen der Botschaft auch gaben, es war nicht ihre Botschaft, sondern
die Botschaft Gottes. Diejenigen, deren Herzen Augen hatten, um zu sehen, und Ohren,
um zu horen, haben denselben Boten erkannt und gesehen, denn sie haben die Bot-
schaft empfangen. Diejenigen aber, deren Herzen weder Augen noch Ohren hatten, hiel-
ten den Boten fiur wichtig, nicht die Botschaft. Zu welcher Zeit auch immer diese Bot-
schaft kam und in welcher Form auch immer sie gekleidet war, es war nur diese eine

Botschaft, die Botschaft der Weisheit.

Und es scheint, als habe die Trunkenheit der Welt zugenommen, und zwar in einem
solchen AusmaR, dass es in letzter Zeit [im Ersten Weltkrieg] zu groBem BlutvergieRen
und Unheil gekommen ist, wie es in der Weltgeschichte einmalig ist. Das zeigt, dass die
Trunkenheit der Welt ihren Gipfel erreicht hat. Und niemand kann leugnen, dass die

Welt auch jetzt nicht in einem niichternen Zustand ist. Auch jetzt sind die Spuren dieser



Gatheka 6 & 7: Der Rausch des Lebens 21

Trunkenheit in der Unruhe der Zeit zu finden, auch wenn das grol3e BlutvergieRen vor-

erst voruber ist.

Die Sufi-Bewegung hat ihren Ursprung im Wort Sophia, was Weisheit bedeutet, die Bot-
schaft der Weisheit. Und ihr Ziel ist dasselbe, wie zu allen Zeiten der Weltgeschichte: der
Menschheit diese Niichternheit zu bringen und die Liebe zum Nachsten zu bewirken.
Zweifellos sind Politik, Bildung oder Wirtschaft Mittel, um Menschen verschiedener Eth-
nien oder Nationen in Kontakt zu bringen, jedoch ist die geistige Wahrheit und das Ver-
standnis vom Leben das einzige Mittel, um jenes Gefiihl der Verwandtschaft in der Welt

hervorzurufen, dass durch nichts anderes bewirkt werden kann.

Die Botschaft zielt nicht darauf ab, eine exklusive Gemeinschaft zu bilden, da es bereits
so viele Gemeinschaften gibt, die einander bekdmpfen. Das Ziel der Botschaft ist es, ein
besseres Verstandnis zwischen den verschiedenen Gemeinschaften in Bezug auf die Er-
kenntnis der Wahrheit zu erreichen. Es handelt sich nicht um eine neue Religion. Wie
kdnnte dies eine neue Religion sein, wenn Jesus Christus gesagt hat: ,Ich bin nicht ge-
kommen, um ein neues Gesetz zu geben, sondern um die Religion zu erfillen.” Dies ist

die Verbindung der Religionen.

Das Hauptziel dieser Bewegung ist es, die Religionen der Welt neu zu beleben und auf
diese Weise die Anhdnger der verschiedenen Religionen in freundschaftlichem Ver-
standnis und in Toleranz zusammenzubringen. Alle werden im Sufi-Orden mit offenen
Armen empfangen, unabhdngig von ihrer Religion, Kirche oder ihrem Glauben, es gibt
keine Einmischung in diese Bereiche. Es gibt persdnliche Hilfe und Anleitung in den Me-
thoden der Meditation. Es gibt einen Studiengang, um die Probleme des Lebens zu be-
trachten. Und das Hauptziel jedes Ordensmitglieds ist es, das Beste zu tun, was in seiner
Macht steht, um dieses Verstandnis herbeizufiihren, damit die gesamte Menschheit

eine einzige Familie in der Elternschaft Gottes werden kann.



Gatheka 8: Der Weg der Initiation 22

Gatheka 8: Der Weg der Initiation

Im wahren Sinne des Wortes ,Initiation” ist das Wort selbst seine Bedeutung. Einwei-
hung bedeutet, eine Initiative in eine Richtung zu ergreifen, die von anderen nicht allge-
mein verstanden wird. Daher erfordert die Initiation Mut und den Wunsch, spirituell
voranzukommen, auch wenn dies nicht der Weg eines jeden im Leben zu sein scheint.
Deshalb ist es die erste Pflicht eines Mureeds, sich durch keinen gegnerischen Einfluss
oder durch etwas, das gegen den eingeschlagenen Weg gesagt wird, in seinem Glauben
erschittern zu lassen. Man darf sich von niemandem entmutigen lassen. Der Mureed
muss so fest auf seinem Weg stehen, dass er, wenn die ganze Welt sagt: ,Es ist ein fal-
scher Weg"“, der Mureed erwidert: ,Es ist der richtige Weg.” Wenn jemand sagt, dass es
tausend Jahre oder vielleicht noch langer dauern wird, muss der Mureed sagen kénnen:

,Wenn es tausend Jahre dauert, werde ich die Geduld haben, es durchzuziehen.”

In der persischen Sprache wird dies als die Arbeit des Baz, des Wanderers des Himmels,
bezeichnet. Auf diesem mystischen Weg sind Mut, Standhaftigkeit und Geduld die wich-
tigsten Voraussetzungen, aber auch Vertrauen in den Lehrer, von dessen Hand man die
Einweihung erhalt, sowie Verstandnis fir die Idee der Schiilerschaft sind wichtig. Im Os-
ten, wo der Weg der Schiilerschaft seit Jahrtausenden verstanden wird, werden diese
Dinge als am wichtigsten und als von der Hand des Lehrers annehmbar angesehen; in-

sofern verstehen sie sich als Disziplin und Vertrauen in den Lehrer.

Wie wenige Menschen auf der Welt kennen Vertrauen! Es geht nicht darum, einem an-
deren zu vertrauen, auch nicht dem Lehrer, sondern sich selbst. Wer in seinem Leben
nicht erfahren hat, wie man anderen vertraut, ist nicht in der Lage, sich selbst voll zu
vertrauen. Es stellt sich die Frage: ,Wenn wir vertrauten und unser Vertrauen vergeblich
war, sollten wir dann nicht enttdauscht sein?“ Die Antwort lautet: ,,Wir miissen um des
Vertrauens willen vertrauen, und nicht um eines anderen willen oder um zu sehen, wel-
che Friichte es bringt.” Vollstandiges Vertrauen ist die groBte Kraft in der Welt. Man-
gelndes Vertrauen ist Schwache. Selbst wenn du durch Vertrauen verlierst, ist deine

Macht grolRRer, als wenn du vielleicht gewonnen hattest ohne Vertrauen zu entwickeln.

Auf dem Weg ist auch Geduld notwendig. Vielleicht wird es liberraschen, wenn ich sage,



Gatheka 8: Der Weg der Initiation 23

dass mein Murshid erst nach meiner Einfihrung in den Orden der Sufis und sechs Mo-
naten ununterbrochener Anwesenheit sein erstes Wort zum Thema Sufismus gesagt hat.
Es ist noch amiisanter, dass er, sobald ich mein Notizbuch herausnahm, zu einem ande-
ren Thema Uberging; es war zu Ende. Ein Satz nach sechs Monaten! Man kénnte denken:
»Was flr eine lange Zeit. Ein halbes Jahr vor seinem Lehrer zu sitzen und nichts zu ler-

'Il

nen!“ Aber, Freunde, es sind nicht die Worte, es ist etwas anderes. Wiirden Worte aus-
reichen, gdbe es Bibliotheken voller okkulter und mystischer Biicher. Es ist das Leben
selbst, es ist das Leben. Diejenigen, die das Leben der Einweihung leben, leben und ma-
chen andere, die mit ihnen in Kontakt kommen, lebendig. Erinnere dich also daran, dass
du im Sufi-Orden nicht vor allem zum Studieren eingeweiht wirst, sondern um zu ver-

stehen, was echte Schiilerschaft bedeutet, und dem zu folgen.

Was das Thema Disziplin betrifft, so ist jeder, der keinen Sinn fiir Disziplin hat, ohne die
Kraft der Selbstbeherrschung. Es ist die Disziplin, die das Ideal lehrt, und das Ideal ist
Selbstdisziplin. Nur ein Soldat kann ein guter Hauptmann werden. In alten Zeiten schick-
ten die Konige ihre Prinzen als Soldaten los, damit sie lernten, was Disziplin bedeutet.
Der Weg der Einweihung ist die Schulung des Egos; es ist die Selbstdisziplin, die auf dem

Weg der Schiilerschaft erlernt wird.

Nun stellt sich die Frage: ,,Was kann man sich unter dem Weg der Einweihung vorstellen?
Was muss unser Ziel sein, was dirfen wir von ihm erwarten?” Ist es, dass wir erwarten
kénnen gut oder gesund oder magnetisch oder kraftvoll oder kérperlich entwickelt oder
hellsichtig zu sein? Nichts davon misst ihr sein, obwohl ihr all diese Dinge natdirlich kul-
tivieren werdet. Strebt nicht nach diesen Dingen. Angenommen, du entwickelst Kraft
und weilt nicht, wie du sie einsetzen kannst, dann wird das Ergebnis katastrophal sein.
Angenommen, du entwickelst Magnetismus, und ziehst durch diese Kraft alles an, Gutes
und Schlechtes; dann wird es schwierig sein, das wieder loszuwerden, was du durch
deine Kraft angezogen hast. Oder du bist sehr nett, so nett, dass jeder schlecht zu dir ist,
du bist zu gut, um in dieser Welt zu leben und wirst dir selbst zur Last fallen.

Diese Dinge sollten nicht durch die Einweihung gesucht werden.

Das Ziel ist es, Gott in dir selbst zu finden: tief in dich selbst einzutauchen, damit du die



Gatheka 8: Der Weg der Initiation 24

Einheit des ganzen Seins beriihren kannst. Durch die Kraft der Einweihung arbeitest du
auf dieses Ziel hin, so dass du von innen heraus alle Inspiration und all den Segen in

deinem Leben bekommst.

Dazu sind zwei Dinge notwendig: Das eine ist, die Ubungen, die dir gegeben werden,
regelmaRig und mit Herz und Seele zu machen; das andere ist, die Studien, die gegeben
werden, nicht nur als ein bisschen Lesen zu betrachten, sondern (iber jedes Wort nach-
zudenken. Je mehr du Uber die Lehren nachdenkst, desto mehr werden sie die Wirkung
haben dein Herz zu 6ffnen. Lesen ist eine Sache, Kontemplation eine andere. Die Gathe-
kas mussen kontempliert werden. Nimm nicht einmal das einfachste Wort oder den ein-
fachsten Satz als selbstverstandlich hin. Denke an die Hindus, Chinesen und Parsen, die
seit Tausenden von Jahren, seit Generationen, immer wieder (iber die heiligen Schriften

nachgedacht haben, und die nie miide wurden, sie zu lesen.



Gatheka 9: Reinkarnation 25

Gatheka 9: Reinkarnation

Die Leute haben mich oft gefragt: Was sagt der Sufi Gber die Reinkarnation? Mein
Schweigen manchmal und mein ,Ja“ und , Nein“ ein anderes Mal haben es vage gehalten.
Einige dachten vielleicht, dass ich nicht daran glaube und dass, wenn ich nicht daran
glaube, dann glauben die Sufis natiirlich auch nicht daran. Das ist jedoch nicht der Fall.
Jeder Sufi ist frei, das zu glauben, was er oder sie fir richtig halt und was er oder sie
verstehen kann. Man ist nicht auf einen bestimmten Glauben festgelegt. Wenn ein Sufi
an eine bestimmte Lehre glaubt, verlasst er deshalb den Sufismus nicht, genauso wenig
wie man den Sufi-Orden verldsst, wenn man nicht glaubt. Es herrscht vollkommene

Glaubensfreiheit.

Fiir mein ,Ja“ gab es einen Grund und fir mein ,,Nein“ gab es einen Grund, jedoch nicht
flir mich selbst, sondern fir die Person, die mir die Frage stellte. Die Menschen in der
Welt wollen Dinge festschreiben, Dinge, die von feinster Natur sind und die sich nicht in
Worte fassen lassen. Wenn ein Mensch das Jenseits beschreibt, ist das, als wollte man
die Seele wiegen oder den Geist fotografieren. Ich persénlich bin der Meinung, dass Sie
selbst in der Lage sind erkennen zu kénnen, was das Jenseits ist. Sie dirfen sich nicht
auf meine Worte verlassen. Selbstverwirklichung ist das Ziel. Der Glaube an Doktrinen

ist wie Pillen, die man kranken Menschen zur Heilung gibt.

In der Tat sind alle Dinge bis zu einem gewissen Punkt wahr, aber wenn man sie mit der
ultimativen Wahrheit vergleicht, schaffen sie es nicht sich als existent zu erweisen. Die
Dinge erscheinen von jeder Ebene aus, von der aus man sie betrachtet, anders, und
wenn ein Mensch, der auf der flachen Erde steht, einen Menschen, der auf dem Gipfel
eines Berges steht, fragt: ,Glaubst du auch etwas?”, dann kann der Mensch nicht viel
sagen. Der Fragende muss auf den Gipfel des Berges kommen und nachsehen. Bis dahin

kann es keine Gesprachsverbindung zwischen ihnen geben.

Die Methode der Sufis ist Stille und stiller Fortschritt, um zu dem Stadium zu gelangen,
in dem man selbst sehen kann. Man kann sagen, dass man Geduld braucht. Ja, aber der

spirituelle Weg ist fur die Geduldigen, und Geduld ist die schwierigste Sache.



Gatheka 10: Die Wechselwirksamkeit des inneren und dufReren Lebens 26

Gatheka 10: Die Wechselwirksamkeit des inneren und au8eren Lebens

Dieses Thema kann unter drei verschiedenen Gesichtspunkten betrachtet werden: Ers-
tens, wie unser physischer Koérper alles, was er zu sich nimmt, wie Essen, Trinken und
Medizin, ausdrickt. Wenn ein Mensch grébere oder feinere oder reinere Nahrung zu
sich nimmt, zeigt sich das im AuBeren. Beachtet ein Mensch dies nicht, zeigt sich das
auch nach aulRen hin. Der Korper zeigt die gleiche Natur wie die Erde, von der er geerbt
hat und zu der er gehort. Die Natur der Erde ist so, dass sie, wenn sie den Samen von
Blumen aufnimmt, Blumen hervorbringt, und wenn sie den Samen von Friichten auf-
nimmt, Friichte produziert, und wenn sie den Samen von Gift aufnimmt, Gift hervor-
bringt. All diese verschiedenen Dinge werden erzeugt, aber das Ergebnis ist das, was
aufgenommen wurde. Es gibt nichts, was man isst oder trinkt oder was dieser Kérper
aufnimmt, das nicht insgesamt so assimiliert wird, dass dieser Kdrper es nicht nach au-
Ren zeigt. Das ist die Bedeutung dieses Themas bei der Betrachtung unseres physischen

Korpers.

Und wenn wir noch weiterdenken, werden wir die Wirkung des Kérpers auf den Geist
und die Wirkung des Geistes auf den Kérper erkennen. Dies wird deutlich, wenn man
betrachtet, wie Rauschmittel auf den Geist wirken. Wenn etwas ganz Materielles und
Physisches eingenommen wird, wirkt es auf den nicht materiellen Geist. Der Geist ist in
der Tat viel groRer als das, was die Wissenschaftler heute als Geist bezeichnen - das

Gehirn.

Das Wort ,Geist (mind)“ kommt von dem Sanskrit-Wort Mana, von dem wiederum das
englische Wort ,man” abgeleitet wurde. Was ist also eigentlich ein Mensch? Was ist der
Geist eines Menschen? Nach den Worten von Jesus Christus ist ein Mensch so, wie er
denkt, ein Mensch ist seine Gedanken, ein Mensch ist sein Geist. Es ist also nicht immer
der Kérper, dem man so viel zuschreibt und mit dem man sich identifiziert; die wahre

Identifikation ist der Geist.

Alles, was man auch physisch zu sich nimmt, sei es in Form von Nahrung oder Rausch-
mitteln, hat nicht nur Auswirkungen auf den Kérper, sondern auch auf den Geist. Nicht

nur das, was der Kérper zu sich nimmt, sondern auch das, was der Geist durch die Sinne



Gatheka 10: Die Wechselwirksamkeit des inneren und dufReren Lebens 27

aufnimmt, hat seinen Einfluss auf den Korper. Zum Beispiel wird alles, was man sieht,
dem Geist eingepragt. Man kann nicht anders, es geschieht mechanisch, der Eindruck
wird gespeichert. Alles, was man hort, riecht, schmeckt oder berthrt, hat nicht nur Aus-
wirkungen auf den Korper, sondern auch auf den Geist. Das bedeutet, dass der Kontakt
mit der dulleren Welt so beschaffen ist, dass ein standiger mechanischer Austausch
stattfindet; in jedem Augenblick des Lebens nimmt man an allem Teil, was die Sinne

einem erlauben aufzunehmen.

Wer nach den Fehlern anderer Ausschau halt und auf das Bose blickt, obwohl er selbst
nicht bose ist, nimmt deshalb sehr oft an allem B&sen teil, ohne es zu wissen. Ein Beispiel:
Ein Mensch ist von einem betriigerischen Menschen beeindruckt. Die Folge dieses Ein-
drucks ist nun, dass er selbst dann, wenn er seinen Blick auf eine ehrliche Person richtet,

den Eindruck von Betrug hat. Und hieraus resultiert eine pessimistische Haltung.

Ein Mensch, der einmal enttduscht wurde, ist immer auf der Suche; selbst bei einem
ehrlichen Menschen sucht er nach Betrug; der Mensch tragt diesen Eindruck in sich. Ein
Jager zum Beispiel, der mit einer Ohrfeige eines Lowen aus dem Wald kommt, erschrickt
zuhause sogar vor der Liebkosung seiner gltigen Mutter, weil er glaubt, der Lowe sei

gekommen.

Bedenken Sie, wie viele Eindriicke, angenehme wie unangenehme, wir von morgens bis
abends aufnehmen, ohne die Folgen zu kennen. Auf diese Weise wird der Mensch bése,
ohne es zu wollen. Denn in der Tat wird niemand bdse geboren. Zwar gehort der Kérper
der Erde, doch die Seele gehort Gott. Und von oben hat jeder nichts anderes als Giite
empfangen. Selbst beim bdsesten Menschen der Welt ist, wenn man die tiefste Tiefe
seines Wesens berihrt, nichts als Glite vorhanden. Wenn es also so etwas wie Boshaf-
tigkeit oder Schlechtigkeit gibt, dann nur, weil jemand sie sich angeeignet hat, und das

ist naturlich, denn jeder Mensch ist empfanglich fur Eindricke.

Zweifellos liegt das Geheimnis dessen, was man als Aberglauben an das Omen bezeich-
nen konnte, der im Osten und manchmal auch im Westen existiert, im Eindruck. Man

hat zum Beispiel geglaubt, dass, wenn man den Klang einer bestimmten Glocke hort, ein



Gatheka 10: Die Wechselwirksamkeit des inneren und dufReren Lebens 28

Todesfall in der Umgebung eintreten wird, oder dass, wenn man eine bestimmte Person
sieht, Glick oder Ungliick iber die Familie kommt. Die Menschen haben manchmal blind
geglaubt und viele, viele Jahre lang weiter geglaubt. Intellektuelle dachten, dass an die-
sem Aberglauben nichts dran sei, und ignorierten ihn. Am Ende des Studiums wird man
jedoch feststellen, dass das Geheimnis all dieses Aberglaubens nichts anderes als Ein-
driicke sind, dass alles, was der Geist durch die Sinne aufgenommen hat, seine Wirkung

hat, nicht nur auf den Kérper, sondern auch auf die eigenen Angelegenheiten.

Es gibt die Wissenschaft der Physiognomie oder Phrenologie, die so weit geht zu sagen,
dass das, was man aufnimmt, dazu beitragt, die verschiedenen Muskeln der Gesichts-
zige und des Kopfes entsprechend zu formen. Und im Qur'an steht geschrieben, dass
jeder Teil des Wesens Zeugnis von den Handlungen des Menschen ablegt. Ich wiirde
behaupten, dass er nicht erst im Jenseits Zeugnis ablegen muss, er legt es jede Stunde
des Tages ab. Untersucht man das Leben, wird man feststellen, dass der Geist und der

Korper von dem geformt werden, was man aus der duBeren Welt aufnimmt.

Mit den Worten Christi: ,Wo dein Schatz ist, da wird auch dein Herz sein“. Alles, was
man schatzt, erschafft man in sich selbst; man erschafft in sich selbst all das, was man
schatzt. Zweifellos wird ein Mensch, der die Schénheit bewundert, immer an all dem
teilhaben, was er als schon ansieht: Schonheit der Form, der Farbe, der Linie und dar-
Uber hinaus Schonheit der Art und Weise und der Haltung, was eine noch grolRere

Schonheit ist.

Zweifellos vernachldssigen die Menschen im gegenwartigen Zustand der Welt die
Schonheit der Kultur und der Feinheit sehr stark. Das ist ohne Zweifel ein Warnsignal
dafir, dass die Welt, anstatt vorwarts zu gehen, riickwarts geht, denn Zivilisation ist
nicht nur industrielle Entwicklung oder materielle Kultur. Wenn das als Zivilisation be-
zeichnet wird, ist es nicht das richtige Wort fiir die richtige Sache. Und die Erklarung fir
Zivilisation ist nicht sehr schwer zu geben. Sie ist ein Fortschritt in Richtung Harmonie,
Schonheit und Liebe. Wenn man sich von diesen drei groRen Lebensprinzipien entfernt,
kann man zwar sehr kreativ sein, es ist dann aber keine Zivilisation mehr.

Zweifellos hat jede Ethnie und jeder Glaube seine Prinzipien von Recht und Unrecht,



Gatheka 10: Die Wechselwirksamkeit des inneren und dufReren Lebens 29

aber es gibt ein fundamentales religidses Prinzip, in dem sich alle Glaubensrichtungen
und alle Volker treffen konnen: das Prinzip, Schonheit im Handeln, in der Haltung, im
Denken und im Fihlen zu sehen. Es gibt keine Handlung, die den Stempel ,falsch” oder
,richtig” hat. Aber was falsch oder bdse sein kann, ist das, was unser Verstand als falsch

oder bose ansieht, weil es frei von Schonheit ist.

Wer die Schoénheit in all ihren Formen sucht, im Handeln, im Fiihlen und im Verhalten -
wird Schonheit in sein Herz eingravieren. All die Grol3en, die von Zeit zu Zeit in die Welt
gekommen sind, um die Menschheit zu einer groReren Wahrheit zu erwecken, was ha-
ben sie gelehrt, was haben sie gebracht? Sie brachten Schonheit. Es geht nicht darum,

was sie lehrten, sondern darum, was sie selbst waren.

Das intellektuelle Verstandnis von Schonheit oder das Reden lber die Schénheit reicht
nicht aus; man kann nicht genug dartiber reden, man kann nicht genug darlber spre-
chen. Worte sind zu unzureichend, um das Gute oder die Schénheit auszudriicken. Man
kdnnte tausend Worte sagen und ware doch nie in der Lage, sie auszudriicken. Denn es

ist etwas, das jenseits der Worte liegt, und nur die Seele kann es verstehen.

Wer in seinem Leben, in jeder Kleinigkeit, die er tut, immer dem Gebot der Schénheit
folgt, wird immer Erfolg haben und immer in der Lage sein, zwischen richtig und falsch

sowie zwischen gut und schlecht zu unterscheiden.



Gatheka 11: Die Wahrheit und der Weg 30

Gatheka 11: Die Wahrheit und der Weg

Vom spirituellen Standpunkt aus betrachtet, wird der religiése Aspekt durch eine indi-
sche Geschichte von der Zauberlaterne veranschaulicht, die Aladin sah. Was ist diese
magische Laterne? Sie ist im Herzen einer jeden Seele verborgen. Voriibergehend wird
ihr Licht verdeckt, und die Tragddie des Lebens entsteht durch diese Verdeckung des
Lichts. Warum sucht man nach Gliick? Weil das Gliick das eigene Wesen ist. Nicht, weil
man das Gluck liebt oder gliicklich sein méchte, sondern weil man selbst das Gliick ist.
Und warum sucht man es? Man sucht es, weil man selbst das Glick ist, und wenn man
das Gliick verschlossen vorfindet, mochte man es suchen. Der Fehler, den man macht,
und den vielleicht jeder macht, ist, dass man das Gliick, das man im Inneren finden

konnte, im AufSen sucht.

Die machtigsten Worte, die Christus gesprochen hat, sind. ,,Ich bin die Wahrheit und ich
bin der Weg.” Denken Sie nun Uber diesen Satz nach: Ich bin die Wahrheit und ich bin
der Weg. Es gibt zwei Dinge: die Wahrheit und den Weg. Wenn Menschen diese beiden
Dinge verwechseln, werden sie verwirrt und kdnnen den Weg nicht finden. In erster Li-
nie benutzt der Mensch das Wort ,,Wahrheit” immer falsch. Denn man nennt Tatsachen
immer ,die Wahrheit”, aber die Wahrheit ist etwas, das die Tatsachen ganz und gar aus-
[6scht. Aber was sind dann Tatsachen? Eine Tatsache ist die Illusion der Wahrheit, aber

eine Tatsache ist nicht die Wahrheit.

Nun werden Sie mich vielleicht fragen: ,,Was ist Wahrheit?“ Das ist die eine Sache, liber
die man nicht mit Worten sprechen kann. Wahrend meiner Reisen wurde ich sehr oft
gefragt: ,,Aber sag uns die Wahrheit, sag uns etwas tber die Wahrheit.” Wenn die Leute
mich sehr bedrangten, wollte ich manchmal ein paar Ziegelsteine haben, darauf ,Wahr-
heit” schreiben und sagen: , Nun haltet sie fest, denn dies ist die Wahrheit.” Denn wenn
die Wahrheit so klein wére, dass unsere menschlichen Worte sie erfassen konnte, dann
kdnnte sie nicht die Wahrheit sein. Deshalb haben die Sufis die Wahrheit immer mit dem
Wort Haqq bezeichnet, was Gott selbst bedeutet. Es ist diese Wahrheit, die wir alle su-
chen. Es ist das Wunderbarste in der Welt zu sehen, dass eine Person, wie unehrlich sie
auch sein mag, nicht will, dass eine andere Person sie tauscht oder ihr gegeniiber un-

ehrlich ist. Selbst eine Person, deren Beruf es mit sich bringt, von morgens bis abends



Gatheka 11: Die Wahrheit und der Weg 31

zu ligen, mochte trotzdem nicht, dass ihr Ehepartner sie anliigt, wenn er nach Hause

kommt.

Wir geben uns jedoch mit Tatsachen zufrieden und nehmen an, dass sie die Wahrheit
sind. Durch diese Genligsamkeit existieren in dieser Welt so viele Glaubensbekenntnisse
und Uberzeugungen, die sich gegenseitig bekdmpfen. Doch nichts kann das Verlangen

unserer Seele stillen, die standig auf der Suche nach der unaussprechlichen Wahrheit ist.

»lch bin der Weg” ist ein groBes Problem, das es zu bedenken gilt. Wer ihn finden will,
macht im ersten Schritt sehr oft einen Fehler. Man kann ihn finden, aber nicht immer.
Es ist sehr seltsam, dass jemand jahrelang Grammatik, Musik oder Wissenschaft studiert,
aber wenn es um die Wahrheit geht, erwartet er eine direkte Antwort von dir. Wenn es
sich hierbei um einen Mangel an Geduld handeln wiirde, ware das entschuldbar, aber

das ist selten der Fall. Vielmehr liegt es daran, dass man die Wahrheit so geringschatzt.

Wenn man zu eifrig oder zu ungeduldig ware, kdnnte man die Wahrheit vielleicht in ei-
nem Schritt erreichen; es gibt allen Grund, hoffnungsvoll zu sein. Obwohl es schwierig
ist, Gold zu bekommen, ist es nicht so schwierig, wenn man wirklich die Wahrheit will.
Gold ist etwas AuRReres, aber die Wahrheit ist etwas in uns selbst. Wie sehr wandert man

sein ganzes Leben lang auf der Suche nach etwas, das man nur in sich selbst finden kann.

Es braucht nur eine Voraussetzung: den Weg. Warum gibt es einen Weg? Der Grund
liegt nicht darin, dass es nicht schon einen Weg zwischen dem Menschen und Gott gibt.
Es gab einen Weg zwischen jedem Menschen und Gott, doch jeder ist von diesem Weg
abgekommen. Deshalb zeigt jedem sein dlterer Bruder oder seine dltere Schwester den
Weg. Gabe es keinen Weg, ware es sicherlich ungerecht gegentiber den Végeln und In-
sekten und allen Geschdpfen, wenn es eine Gllckseligkeit gdbe, die nur den Menschen
zuteilwerden wiirde. Gott ist die Vollkommenheit der Gerechtigkeit, in lhm ist keine Un-
gerechtigkeit zu finden, und Gott hat keine noch so kleine Seele von dieser Gliickseligkeit

ausgeschlossen.

Was die Menschen anbelangt, so scheint es, dass sogar die Vogel und Tiere Zeiten haben,



Gatheka 11: Die Wahrheit und der Weg 32

in denen sie sich konzentrieren. Sie meditieren auf ihre eigene Art und Weise und brin-
gen ihr Gebet zu Gott. Es gibt kein Wesen auf der Erde, und sei es noch so klein, das
nicht fiir einige Momente kontempliert. Wenn man einen scharfen Blick hatte, wiirde
man auch sehen, wenn man in den einsamen Waldern oder in den Héhlen in den Bergen
sitzt, dass sie alle ihr Gebet und ihr Einssein mit Gott haben. Warum gehen die GroRen,
die Seelen, die inmitten der Welt keine Ruhe und keinen Frieden finden, in die Wildnis?
Um den Atem des Friedens und der Ruhe zu atmen, der ihnen im Herzen der Wildnis

zuteilwird.

Der Mensch, der intelligenteste Wesen von allen, ist am meisten in die Irre gegangen.
Trotz all seines Stolzes hat er eine kiinstliche Welt als Verbesserung der Natur geschaf-
fen. Aber bei der Erschaffung dieser kiinstlichen Welt haben sie sich verirrt. Und ist man
in dieser kiinstlichen Welt, die man sich als Paradies geschaffen hat, wirklich gliicklich?
Verursacht der Mensch nicht jedes Mal mehr und mehr BlutvergielRen, und jedes Mal
noch schlimmer als zuvor? Ist er nicht ungerecht zu seinen Mitmenschen? Wie kann eine
Welt, die einen solchen Rausch auslésen kann und die den ganzen Verstand, die Zeit und
die Anstrengung in diesem Rausch absorbiert, dem Menschen das Gliick geben, nach

dem sich seine Seele sehnt?

Deshalb wurde und wird der Weg demjenigen gezeigt, der fir eine Weile sein oder ihr
Haupt aus dieser Welt erhebt und darum bittet, dass ihm der Weg gezeigt wird. Obwohl
der Weg sehr weit zu sein scheint, kdnnen diese Entfernungen nicht mit den Entfernun-

gen auf der Erde verglichen werden.

Der Weg ist so kurz, sogar kiirzer als ein Zentimeter, und doch kann er so lang und so
weit entfernt sein wie Tausende von Welten, wie die unsere. Dieser Weg zieht sich zu-
sammen und dehnt sich aus, je nach Haltung der Seele. Aber es gibt eine Hoffnung: dass,
wie Gott in der Schrift sagt: ,Wer einen Schritt zu mir kommt, dem gehe ich hundert

Schritte entgegen.”

Es gibt viele verschiedene Meinungen dariber, wie der Zustand der Welt verbessert

werden sollte: Einige meinen, durch religiose Reformen, andere durch



Gatheka 11: Die Wahrheit und der Weg 33

Bildungsreformen und wieder andere durch soziale Reformen. Jede Reform, die mit der
Absicht durchgefiihrt wird, etwas Gutes zu tun, ist sinnvoll. Aber die Reform, die heute
am meisten bendétigt wird ist die geistige Reform. Heute ist die Stunde gekommen, in
der wir die Engstirnigkeit aufgegeben missen, um uns Uber die Unterschiede und Un-
terscheidungen zu erheben, die die Menschen voneinander trennen. Dieses Aufstehen
wird unsere Nachsten erheben. Denn der Herr ist nicht erfreut, wenn einige seiner Kin-
der als seine Brider und Schwestern betrachtet werden, wahrend andere als getrennt
betrachtet werden. Kein Vater und keine Mutter sind erfreut, wenn einige Kinder bevor-
zugt und andere vernachlassigt werden. Was wir heute brauchen, ist, dass wir uns darin

Uben, uns gegenseitig zu tolerieren.

Mit spiritueller Reform meine ich nicht, dass man nach Wundern sucht oder Gber meta-
physische Probleme spricht. Das zulésende Problem |6st sich von selbst. Wir brauchen
es uns nur zu wiinschen, und es ist geldst. Das Problem, das wir heute I6sen mussen, ist
das Problem der Verséhnung und des Wiederaufbaus, ein Problem, das weder die Poli-
tiker noch die Staatsmanner zu I6sen vermochten, da es nur durch ein geistiges Erwa-

chen gelost werden kann.

Der Weg zur Spiritualitat ist die Erweiterung und das Weiten des Herzens. Um die gott-
liche Wahrheit aufnehmen zu konnen, muss das Herz erweitert werden. Mit seiner Aus-

dehnung wird die gottliche Gliickseligkeit ausgegossen.

Wahre Spiritualitat bedeutet die Anhebung des Bewusstseins auf die Ebene, die der

Wohnsitz des gottlichen Wesens ist.



Gatheka 12: Sufi-Mystik, I: 34

Gatheka 12: Sufi-Mystik, I:

Der Weg des Mystikers im Leben

Es gibt einen Gott und eine Wahrheit, eine Religion und einen Mystizismus, sei es Sufis-
mus, Christentum, Hinduismus oder Buddhismus. So wie Gott nicht geteilt werden kann,
kann auch die Mystik nicht geteilt werden. Es ist ein Irrtum, wenn jemand sagt: ,Meine
Religion ist anders als deine”. Dann weild man nicht, was Religion bedeutet. So wie es
nicht viele Weisheiten geben kann, kann es auch nicht viele Mystizismen geben. Es gibt
nur eine Weisheit. Es ist ein Irrtum der Menschheit zu sagen: ,,Dies ist 6stlich und das ist

westlich.” Das zeugt nur von einem Mangel an Weisheit.

Jeder hat die gottliche Wahrheit, ganz gleich, zu welchem Teil der Welt er gehort.
Ebenso ist es ein Fehler, zwischen Okkultismus und Mystizismus zu unterscheiden. Es ist
ein Irrtum zu sagen: ,Das ist mein Auge und das ist dein Auge”. Die beiden Augen geho-
ren zu einer Seele. Wenn sich jemand die Mystik als einen Zweig eines Baumes vorstellt,
der die Wahrheit ist, irrt er sich, denn die Mystik ist der Stamm, der alle Zweige vereint.
Was ist Mystik wirklich? Mystik ist der Weg, auf dem man die Wahrheit erkennen kann.
Jesus Christus sagte: ,Ich bin die Wahrheit, ich bin der Weg”“. Er hat nicht gesagt: ,,Ich
bin die Wahrheiten und ich bin die Wege“, denn es gibt nur einen Weg. Es gibt nur einen
anderen Weg - den falschen Weg. Es gibt viele Religionen, aber nur eine Weisheit. Es
gibt viele Hauser des Herrn zur Anbetung, aber nur einen Gott. Viele Schriften, aber nur
eine Wahrheit. Es gibt also viele Methoden, aber nur einen Weg. Es ist also entweder

der richtige Weg oder der falsche Weg.

Es gibt viele Methoden, um auf diesem Weg Verwirklichung zu erlangen, aber es gibt
hauptsachlich vier: mit dem Herzen, mit dem Kopf, durch Handeln und mit Ruhe. Der
Mensch muss zwischen diesen vier verschiedenen Methoden wahlen, um sich selbst zu
entwickeln und sich auf den Weg vorzubereiten, den einzigen Weg, der Mystik genannt
wird. Keine Religion kann ihn ihr Eigen nennen, denn er ist der Weg aller Religionen.
Keine Kirche kann behaupten, dass er zu ihr gehort, denn er gehdort allen Kirchen. Kein
Mensch kann behaupten, dass der Weg, den er oder sie gewahlt hat, ,der Weg“ ist. Alle

anderen kommen auf demselben Weg an.



Gatheka 12: Sufi-Mystik, I: 35

Oft haben die Menschen die Vorstellung, dass ein Mystiker ein Asket ist, und dass ein
Mystiker jemand ist, der trdumt, in der Luft wohnt, nicht hier auf der Erde lebt, nicht
praktisch ist, und dass eine Person, die ein Asket ist, ein Einsiedler sein muss. Das ist in
Wirklichkeit nicht der Fall. Sehr oft wollen die Menschen den Mystiker als eine beson-
dere Art von Person sehen, und wenn es jemanden gibt, der besonders ist, dann sagen
sie, das sei der Mystiker. Das ist jedoch eine falsche Vorstellung und eine einseitige
Ubertreibung. Ein echter Mystiker muss Ausgewogenheit und Balance zeigen. Echte

Mystiker haben ihren Kopf im Himmel und ihre FlRRe auf der Erde.

Ein wahrer Mystiker ist in dieser Welt ebenso hellwach wie in der anderen. Ein Mystiker
ist nicht jemand, der keinen Intellekt besitzt; und auch nicht jemand, der traumt. Er ist
hellwach und kann trdumen, wenn andere es nicht konnen, und er kann wach bleiben,
wenn andere es nicht kdnnen. Ein Mystiker findet das Gleichgewicht zwischen zwei Din-
gen: Macht und Schénheit. Er opfert weder die Macht fiir die Schénheit noch die Schén-

heit fir die Macht. Ein Mystiker besitzt Macht und erfreut sich an der Schénheit.

Was das Leben des Mystikers betrifft, gibt es keine Begrenzung: Es gibt Gleichgewicht,
Vernunft, Liebe und Harmonie. Die Religion des Mystikers ist jede Religion und alle Re-
ligionen, doch er steht liber dem, was die Menschen ihre Religion nennen. Tatsachlich
ist die Mystik eine Religion, denn sie ist nicht irgendeine Religion, sondern alle Religio-
nen. Die Moral aller Religionen ist die Gegenseitigkeit: alle Freundlichkeit, die wir von
anderen erhalten, zu erwidern, einen Akt der Freundlichkeit fiir andere zu tun, ohne die
Absicht, dafiir Anerkennung oder eine Gegenleistung zu erhalten, und jedes noch so

grofRe Opfer fir Liebe, Harmonie und Schénheit zu bringen.

Der Gott des Mystikers ist im eigenen Herzen zu finden; die Wahrheit des Mystikers liegt
jenseits der Worte. Die Menschen streiten und debattieren Gber unwichtige Dinge, aber
Uber die Mystik darf man nicht streiten. Die Menschen wollen reden, um zu wissen, und
dann vergessen sie alles. Sehr oft redet nicht derjenige viel, der weil3, sondern derjenige,
der wissen will. Derjenige, der weil}, aber nicht diskutiert, ist ein Mystiker. Er weil3, dass
das Glick in seinem eigenen Herzen liegt. Es in Worte zu fassen, hiel3e, den Ozean in

einen Wassertropfen zu fassen.



Gatheka 12: Sufi-Mystik, I: 36

Es gibt einen Wein, den der Mystiker trinkt, und dieser Wein ist Ekstase. Dieser Wein ist
so machtig, dass die Gegenwart des Mystikers fiir jeden, der in seine Nahe kommt, zu
Wein wird. Dieser Wein ist der Wein des wahren Sakraments, dessen Symbol man in der
Kirche findet. Man konnte fragen: ,Was ist er, woher kommt er, woraus besteht
er?”“ Man kdnnte ihn eine Kraft, ein Leben oder eine Starke nennen, die durch den Mys-
tiker wirkt, durch Spharen, mit denen alle verbunden sind. Durch seine Bindung an diese
Sphéren trinkt er den Wein, der die Nahrung der menschlichen Seele ist; dieser Wein ist
die Ekstase, der Rausch des Mystikers. Diese Berauschung ist die Liebe, die sich im
menschlichen Herzen manifestiert. Wenn ein Mystiker diesen Wein trinkt, spielt es
keine Rolle, ob er oder sie auf einem Felsen in der Wildnis oder in einem Palast sitzt. Es
ist alles dasselbe. Weder der Palast beraubt ihn oder sie der Freuden des Mystikers,
noch nimmt der Fels sie weg. Der Mystiker hat das Reich Gottes auf Erden gefunden,
von dem Jesus Christus gesprochen hat. ,Suchet zuerst das Reich Gottes, so wird euch

alles zuteilwerden.”

Die Menschen streben nach vielen verschiedenen Dingen in dieser Welt und suchen zu-
letzt den spirituellen Weg. Es gibt einige Gleichgiiltige, die sagen: ,,Wir haben ein langes
Leben vor uns, und wenn die Zeit kommt, dass ich erwachen muss, werde ich erwa-
chen.” Der Mystiker hingegen sagt: ,Dies ist die eine Sache, um die ich mich kiimmern
muss - alle anderen Dinge kommen danach.” Das ist von grofSter Bedeutung im Leben

des Mystikers.

Sollte der Mystiker, wahrend er fiir die Verwirklichung Gottes arbeitet, seine oder ihre
Pflichten in der Welt vernachldssigen? Das ist nicht nétig. Es gibt nichts, worauf ein Mys-
tiker verzichten sollte, um die Verwirklichung des Lebens zu erreichen. Es ist lediglich
notwendig, dem, was im Leben am wichtigsten ist, die grofSte Bedeutung beizumessen.
Gewohnliche Menschen geben ihm die geringste Bedeutung. Der Mystiker hingegen gibt

ihm die héchste Bedeutung.

Man mag fragen: , Ist das Leben eines Mystikers meditativ?“ Ja, aber Meditation ist fiir
einen Mystiker wie das Aufziehen einer Uhr. Sie wird fir einen Moment aufgezogen,

und geht dann den ganzen Tag liber von selbst. Das ist nichts, worliber man den ganzen



Gatheka 12: Sufi-Mystik, I: 37

Tag daruber nachdenken muss. Der Mystiker kiimmert sich nicht darum. Ein Schah von
Persien pflegte nachts aufzustehen, um seine Nachtwachen und Gebete zu verrichten.
Ein Besucher wunderte sich, dass er nach all der Arbeit des Tages meditierte. ,Das ist zu
viel“, sagte er. ,,Du brauchst keine Meditation.” ,Sag das nicht”, war die Antwort. ,Du
hast keine Ahnung. Denn nachts verfolge ich Gott, und tagstiber folgt er mir.” Deine
Momente der Meditation setzen den ganzen Mechanismus in Gang, wie ein Strom, der
in den Ozean flielRt. Sie entbindet den Mystiker nicht im Geringsten von seiner Pflicht;

sondern segnet nur jedes Wort, das er mit dem Gedanken an Gott spricht.

In allem, was der Mystiker denkt oder tut, ist ein Parfiim Gottes, das zum Heil und zum
Segen wird. Wie kommt ein Mystiker, der freundlich und hilfsbereit ist, inmitten der
Menschenmenge des Alltags zurecht? Die rauen Kanten des Alltagslebens, an denen sich
der Mystiker reibt, missen ihn oder sie zwangslaufig im Herzen verletzen. Sicherlich tun
sie das. Das Herz des Mystikers ist wiitender als das eines jeden anderen. Wo es nur
Freundlichkeit und Geduld gibt, braucht es alle Dornen. Wie ein Diamant, der geschliffen
wird, wird auch das Herz, das geschliffen wird, glanzen. Wenn das Herz ausreichend ge-
schliffen wurde, wird es zu einer Flamme, die das Leben des Mystikers und auch das

Leben anderen erhellt.



Gatheka 13: Selbstverwirklichung: Die inneren Sinne erwecken 38

Gatheka 13: Selbstverwirklichung: Die inneren Sinne erwecken

Warum nehmen wir an den Studienkursen teil? Geht es um die Erlangung geistiger
Krafte, um Inspirationen, Phanomene oder um Neugier? All das ist falsch. Geht es darum,
etwas Materielles zu erreichen oder um weltlichen Erfolg? Das ist nicht wiinschenswert.

Selbstverwirklichung, zu wissen, was wir sind, sollte unser Ziel sein.

Manche Menschen, die Frommigkeit und Giite bewundern, wollen, dass jeder ein Engel
ist, und wenn sie entdecken, dass das unmaglich ist, sind sie voller Kritik. In jedem von
uns steckt ein Teufel und ein Engel; jeder ist zugleich Mensch und Tier. Es ist der Teufel
im Menschen, der ihn aus dem Instinkt heraus dazu treibt, Schaden anzurichten, ohne
ein Motiv zu haben. Der erste Schritt sollte darin bestehen, diese Haltung aufzugeben.
Niemand glaubt, dass der eigene Damon eine Manifestation des Teufels sein kann. Aber
wer kann schon von sich sagen: , Ich bin frei von einem solchen bésen Geist“? Wir kon-
nen unter der Macht eines Bannes stehen, und wir missen diese Macht tGberwinden.

Wir missen uns vom Bosen befreien. Jeder ist dazu imstande.

Wir mussen herausfinden, zu welchen Zeiten wir unseren teuflischen oder unseren tie-
rischen Geist manifestiert haben. Wir wollen einen menschlichen Geist. Die Selbstver-
wirklichung ist die Suche nach diesem menschlichen Geist. Alles in uns muss menschlich
werden. Doch wie kdnnen wir das erreichen? Die Bibel und andere heilige Schriften le-
sen? All diese Blicher sagen uns, was wir tun sollen. Aber wir miissen auch den Vorrat
an Gite finden, der in unserem Herzen vorhanden ist. Wenn wir unser Herz kultivieren,
wird es sich erheben. Durch Askese kann man seine Seele entwickeln und Ekstase errei-
chen. Doch was nitzt Samadhi, wenn wir nicht zuerst Mensch sind? Wenn wir in dieser
Welt leben wollen, missen wir menschlich sein; der Asket hingegen sollte in einem Wald

leben.

Wie kdnnen wir also unser Herz und das Gefiihl kultivieren? Zweifellos sind Gewaltlosig-
keit, Hingabe und Freundlichkeit notwendig, aber es gibt noch etwas anderes. Die Erwe-
ckung eines bestimmten Zentrums macht einen nicht nur duBBerlich, sondern auch geis-
tig empfindsam. Es gibt zwei Arten von Menschen: Der eine ist von der Schonheit der

Musik oder anderen Erscheinungsformen der Schonheit beeindruckt; der andere ist



Gatheka 13: Selbstverwirklichung: Die inneren Sinne erwecken 39

dafiir unempfindlich wie ein Stein.
Warum? Weil in seinem oder ihrem Herzen und Verstand etwas nicht erweckt ist. Wir
haben nicht nur finf Sinne, sondern auch innere Sinne, und mit diesen kénnen wir das

Leben viel intensiver geniel3en.

Manche Menschen werden sagen: ,,Ich brauche keine inneren Sinne, die dufleren genu-
gen mir vollkommen®. Sie wiirden anders sprechen, wenn sie zum Beispiel ein Auge oder
einen anderen ihrer finf Sinne verlieren wiirden. Um vollstandig zu sein, muss ein
Mensch auch seine inneren Sinne entwickeln. Aber zuallererst sollte man sein inneres

Gefuhl entwickeln.

Das intellektuelle Studium kann ein Leben lang andauern, es gibt kein Ende. Deshalb
ermutigt der Lehrer auch nicht zum Spekulieren. Eine Doktrin bedeutet eine Trennung
von anderen Doktrinen. Ein Sufi gehort zu jeder Religion. Ein Sufi hat keine besonderen
Uberzeugungen oder Annahmen. Es kann beispielsweise einen Sufi geben, der an Rein-
karnation glaubt, und einen anderen, der Himmel und Hoélle kennt. Die Arbeit des Sufis
ist die personliche Entwicklung. Wichtig ist, was du praktizierst, und nicht, was der Leh-
rer sagt. Der Lehrer kann dir Schutz bieten. Er kann sagen: ,Ja, das ist so, das ist auch

meine Erfahrung.”

Die Einweihung umfasst mehrere Stufen. Es ist das Vertrauen, das der Lehrer dir schenkt,
die wirkliche Einweihung ist jedoch das Werk Gottes. Kein Lehrer kann und wird urteilen.
Der Schiiler ist jemand, dem der Lehrer gerne vertraut, und alle sind dem Lehrer will-
kommen. Auf der spirituellen Ebene ist der Lehrer Vater und Mutter fiir den Schiiler.
Das Leben eines Lehrers ist oft ein Opfer; er oder sie wird verfolgt und hat viel zu leiden.

Was auch immer der Lehrer an Hilfe leisten kann, wird er oder sie tun.

Es sind keine besonderen Qualifikationen erforderlich, um Schiiler zu werden. Der Leh-
rer gibt, und der Schiiler darf nehmen. Die Lehre ist wie ein kostbares Juwel, das in ei-
nem Stein verborgen ist. Es ist Aufgabe des Schiilers, den Stein zu brechen und das Juwel

zu finden.



Gatheka 13: Selbstverwirklichung: Die inneren Sinne erwecken 40

Im Osten ist diese innere Lehre Teil der Religion. Im Westen wird sie oft nur als Bildung
betrachtet. Sie sollte eine heilige Erziehung sein. Im Osten gibt der Murshid die Lektion
und der Schiler praktiziert sie einen Monat oder ein Jahr lang. Wir kénnen nicht jede
Woche eine andere Praxis haben. Mein Grol3vater praktizierte eine Meditation vierzig
Jahre lang: dann geschah ihm ein Wunder. Wir diirfen nicht nach der nichsten Ubung
streben, bevor aus der ersten Ubung etwas herausgekommen ist. AuRerdem miissen wir

versprechen, dass wir diese Praktiken nicht preisgeben.

Es gibt auch das Studium des Sufismus, ein Teil davon ist fiir Eingeweihte, der andere fiir
Nichteingeweihte. Nur der Murshid kann Einweihungen geben. Studienklassen kdnnen
aber flr eine gewisse Zeit von jemand anderem, der weil3, wie man sie leitet, gegeben
werden. Notizen sollen nicht gemacht werden, denn das, was gehort und gesehen wird,
ist doppelt so nitzlich. Manchmal versteht man die Tiefe einer Lehre, die man nicht auf
Anhieb verstanden hat, erst spater. Ich habe flinfzehn Jahre lang ein Mantra gesungen,
ohne es zu verstehen, und dann wurde es mir plétzlich offenbart. In jedem von uns ist

ein Lehrer, der lehrt, wenn die Zeit gekommen ist.

Wir neigen dazu, Gber Dinge zu diskutieren, aber das sollte nie zu einem Hobby werden.
Niemand erlangt Frieden durch Streit. Uber die Lektionen diirfen wir nicht diskutieren,
sondern der Geist in uns muss dariiber nachdenken. Wenn es Missverstandnisse gibt,
kommen sie vom Murshid, nicht von dem Einen, der durch den Murshid spricht. Der
Verdienst all des Guten und aller Weisheit gebihrt Gott, nicht den Menschen. Streite
nicht, nimm es oder lass es. Macht euch das zunutze, womit ihr eins seid, und vergesst,
was euch nicht gefallt. Meine Botschaft ist fiir die gesamte Menschheit bestimmt und
nicht nur fir bestimmte Menschen. Was ich euch gebe, misst ihr den anderen weiter-

geben.



Gatheka 14: Die Karma-Lehre 41

Gatheka 14: Die Karma-Lehre

In der hinduistischen Theologie wird die Lehre vom Karma viel starker betont als in den
Religionen Beni Israels. Mit hinduistischer Theologie meine ich nicht nur die vedantische
oder die brahmanische, sondern auch die buddhistische; mit der Religion Beni Israels
meine ich nicht nur die jldische, sondern auch die christliche und muslimische. Die ge-
samte Theorie der hinduistischen Philosophie basiert auf der Lehre des Karmas, ebenso
die Moral von Beni Israel. Der einzige Unterschied ist, dass auf der einen Seite die Moral

auf Karma beruht, auf der anderen Seite die Philosophie.

Was ist die Bedeutung des Wortes Karma? Es bedeutet Handlung. Es ist ganz offensicht-
lich, dass man erntet, was man sat: die Gegenwart ist das Echo der Vergangenheit und
die Zukunft ist die Reflexion der Gegenwart. Daher ist es logisch, dass die Vergangenheit

die Gegenwart und die Gegenwart die Zukunft hervorbringt.

Dennoch wird in der Sufi-Schule wenig lber dieses Thema gesprochen. Menschen, die
sich fiir die Lehre des Karmas interessieren, fragen sich oft: ,,Warum spricht der Sufismus
nicht Gber dieses Thema? Ist er dagegen?“ Die Antwort ist, dass er Gberhaupt nicht da-

gegen ist, aber aus der Sichtweise eines Sufis kann er nicht anders, als zu schweigen.

Was ein Mensch als richtig oder falsch bezeichnet, hdngt in erster Linie von seinem ei-
genen Wissen ab. Er bezeichnet etwas als richtig, das er als richtig kennt und das er
gelernt hat, als richtig zu bezeichnen; ebenso bezeichnet ein Mensch etwas als falsch,
das er gelernt hat, als falsch zu bezeichnen. Auf diese Weise unterscheiden sich verschie-
dene Nationen, Gemeinschaften und Ethnien in ihren Vorstellungen von Recht und Un-
recht. Ein Mensch beschuldigt einen anderen des falschen Handelns nur auf der Basis
dessen, was er gelernt hat, was falsch ist. Wie kann man wissen, ob etwas falsch ist?
Weil man es gelernt hat, weil man es in einem Buch gelesen hat oder weil es einem
gesagt wurde. Die Menschen haben mit Entsetzen und Vorurteilen auf die Taten anderer
Individuen, Gemeinschaften, Nationen und Ethnien geblickt. Und doch gibt es keine
Kennzeichnung fiir Handlungen, die sie als richtig oder falsch ausweist. Das ist ein Aspekt

in dieser Sache.



Gatheka 14: Die Karma-Lehre 42

Zweitens andert sich auf jeder Evolutionsstufe die Vorstellung von Gut und Bdse, von
richtig und falsch. Sie kbnnten mich fragen: ,,Wie genau andert sich das? Sieht man mehr
Unrecht oder sieht man weniger Unrecht, wenn man sich weiterentwickelt?” Man
kénnte natirlich denken, dass man im Zuge der Evolution mehr Unrecht sieht. Das ist
jedoch nicht der Fall: Je mehr man sich entwickelt, desto weniger Unrecht sieht man. Es
liegt also nicht immer an der Handlung selbst, sondern an den Motiven, die dahinterste-
hen. Manchmal kann eine Handlung, die scheinbar richtig ist, durch das Motiv, das da-
hintersteht, falsch werden. Umgekehrt kann eine Handlung, die scheinbar falsch ist, auf-
grund des Motivs, das dahintersteht, richtig sein. Der Unwissende ist bereit, sich eine
Meinung Uber die Handlung eines anderen zu bilden, fir den Weisen ist das jedoch du-

Berst schwierig.

Nun zur religiosen Idee: Wenn sich ein Mensch geistig entwickelt, sieht er auf jeder Stufe
seiner Entwicklung immer weniger Fehler. Wie kann Gott die kleinen Fehler derer zdhlen,
die so wenig Uber das Leben wissen? In der Bibel lesen wir: ,Gott ist Liebe”. Was bedeu-
tet Liebe? Liebe bedeutet Vergebung, Liebe bedeutet nicht zu Richten. Wenn die Men-
schen aus Gott einen grausamen Richter machen, der auf dem Richterstuhl sitzt, jeden
Menschen zu fassen bekommt, ihn nach seinen Fehlern fragt, ihn fiir seine Taten verur-
teilt und ihn dazu verurteilt, aus dem Himmel verstoRen zu werden, wo ist dann der Gott

der Liebe?

Lassen wir die religiose Idee beiseite und wenden wir uns der Philosophie zu: Ist der
Mensch eine Maschine oder ein Ingenieur? Wenn man eine Maschine ist, dann muss
man jahrelang unter einer Art mechanischer Auswirkung seine bésen Handlungen wei-
terleben; wenn man eine Maschine ist, dann ist man nicht fir seine Handlungen verant-
wortlich.

Wenn man ein Ingenieur ist, dann ist man fiir seine Handlungen verantwortlich; wenn
man fir seine Handlungen verantwortlich ist, dann ist man der Meister seiner Handlun-
gen und seines Schicksals. Als Ingenieur gestaltet man sein Schicksal nach den eigenen

Wiinschen.

Aus dieser Perspektive sagt der Sufi: ,Wenn etwas mit mir nicht in Ordnung ist, dann ist



Gatheka 14: Die Karma-Lehre 43

es die Folge meiner Handlungen. Das bedeutet jedoch nicht, dass ich mich dem ergeben
musste oder mich damit abfinden sollte, weil es von meinen vergangenen Handlungen
herrihrt. Ich muss mein Schicksal selbst in die Hand nehmen, denn ich bin der Ingeni-
eur.” Das ist der Unterschied. Ich habe selbst schon jemanden sagen hoéren: ,Ich bin seit
sovielen Jahren krank, aber ich habe mich damit abgefunden. Ich habe es hingenommen,
weil es mein Karma ist, das ich zurtickzahle.” Auf diese Weise kann er oder sie das Be-
zahlen, das vielleicht zehn Jahre dauern sollte, auf das ganze Leben ausdehnen. Der Sufi
agiert in diesem Fall nicht nur als Patient, sondern auch als Arzt fir sich selbst. Er fragt
sich: ,Ist mein Zustand schlecht? Ist es die Auswirkung der Vergangenheit? Ich werde es
heilen. Die Vergangenheit hat die Gegenwart hervorgebracht, aber diese, meine Gegen-
wart, werde ich zur Zukunft machen.” Ein Sufi Idsst nicht zu, dass die Einflisse der Ver-
gangenheit sein oder ihr Leben Gberwaltigen; er méchte in der Gegenwart den Einfluss

erzeugen, der sein Leben besser macht.

Dariber hinaus gibt es ein sogar noch wichtigeres Thema. Bevor ein Mensch die Verant-
wortung fir die Rickzahlung der Vergangenheit auf sich nimmt, fragt er oder sie sich
innerlich: ,Wer war ich in der Vergangenheit?”“ Wenn man es nicht weil, warum sollte
man sich dann dafir verantwortlich machen? Man kann nur fiir etwas verantwortlich

sein, dessen man sich bewusst ist.

Es ist eine ziemlich grofRe Last, die man im Leben tragen muss. Warum sollte man sich

noch eine weitere Last aus der unbekannten Vergangenheit auferlegen?

Wenn Sie sich selbst philosophisch betrachten, was finden Sie dann? Je scharfer Ihr Blick
wird, desto weniger Fragmente kdnnen Sie von sich selbst erkennen. Je mehr man sich
der Realitdt bewusstwird, desto weniger ist man sich seines kleinen Selbst bewusst. Man
nimmt all die Last vergangener Handlungen auf sich, ohne dazu aufgefordert worden zu
sein. Man hatte sie genauso gut ignorieren kénnen. Es bringt einem keinen Nutzen, es
verschafft einem nur die momentane Befriedigung, zu denken: ,Es ist gerecht, dass ich
in diesen Schwierigkeiten stecke”, und diese Selbstrechtfertigung verschlimmert die ei-
genen Schwierigkeiten jedoch nur. Der Schmerz, der hatte beendet werden kénnen,

geht weiter, weil man ihn verstarkt hat.



Gatheka 14: Die Karma-Lehre 44

Das Hauptziel der esoterischen Arbeit besteht darin, den Gedanken an sich selbst — Wer
war ich? Wer bin ich? Und um was soll ich bitten - fiir einen Moment beiseite zu legen.
Man kann sich gut damit beschaftigen, Gber das Leben als Ganzes nachzudenken: wie
ist es, wie muss es gewesen sein und wie wird es sein? Dieser Gedanke erzeugt eine Art
synthetische Sichtweise und vereint, statt zu zerstreuen. Es ist konstruktiv, und das Ge-

heimnis der spirituellen Befreiung kann hierin gefunden werden.

Die Brahmanen, die Vedantisten und die Buddhisten, die den Gedanken des Karmas als
wichtigste Lehre vertreten, erheben sich Uber die Idee des Karmas, sobald sie eine Idee
des Ziels haben, das sie durch Spiritualitat erreichen wollen und dass sie mukti oder Nir-
wana nennen. Denn solange sich ein Mensch nicht tGber diesen Gedanken erhoben hat,
berihrt er oder sie nicht das Nirwana. Die wortliche Bedeutung von Nirwana ist keine

(nir) Farbe (wana) - keine Farbe, keine Bezeichnung, keine Unterteilung.

Das Geheimnis des Nirwana liegt darin, das ganze Leben als eins zu sehen und es zu

verwirklichen.



Gatheka 15: Das Gesetz des Lebens: Innere Reise und dufReres Handeln 45

Gatheka 15: Das Gesetz des Lebens: Innere Reise und duReres Handeln

Alles, was einem Menschen in der Realitat widerfahrt, wird ihm zuteil. Damit will ich
nicht sagen, dass der Mensch es nicht selbst tut, erschafft oder verdient, oder dass es
nicht zufallig zu ihm kommt. Alles, was kommt, kann auf eine der flinf oben genannten
Arten zu einem Menschen kommen, aber gleichzeitig wird es dem Menschen in der Re-

alitat auch zuteil.

Die oben erwdhnten Dinge sind Spharen, durch die eine bestimmte Sache kommt. Aber
das, was eine Sache hervorbringt, ist der Mensch selbst. Dieser subtile Gedanke bleibt
so lange verborgen, bis der Mensch Einblick in die Gesetze des Lebens hat und das in-
nere Zusammenwirken deutlich wahrnimmt. Man kdnnte beispielsweise sagen, dass ein
Mensch in eine bestimmte Position oder einen bestimmten Rang oder in den Besitz von
Reichtum oder Ruhm gekommen ist, indem er dafiir gearbeitet hat; ja, daullerlich be-
trachtet mag das stimmen, aber viele arbeiten und sie erreichen ihr Ziel dennoch nicht.
Aullerdem kénnte man sagen, dass alle Segnungen der Vorsehung zu einem kommen,
wenn man sie verdient, aber im Leben gibt es viele Beispiele, die diesem Prinzip wider-
sprechen. Es gibt viele Menschen in der Welt, die etwas nicht verdienen und denen es
dennoch zuteilwird. Bei jedem Anschein von freiem Willen scheint es in jeder Richtung
des Lebens doch Hilflosigkeit zu geben. Auch gegen das, was man Zufall nennt, spricht
so viel. Denn tiefe Einsicht in das Leben wird beweisen, dass das, was wie ein Zufall aus-
sieht, in Wirklichkeit kein Zufall ist. Es scheint Zufall zu sein, da Illusion die Natur des

Lebens ist.

Um nun aber genauer zu erkldren, was ich mit dem Erreichen einer bestimmten Sache
meine: Jede Seele ist sozusagen standig auf dem Weg zu etwas, manchmal bewusst und
manchmal unbewusst. Das, was der Mensch nach auflen hin tut, ist der Anschein von
einer Handlung. Diese Handlung kann mit seiner inneren Arbeit, die wie eine Reise ist,
nichts zu tun haben. Nicht jeder weil}, wohin die Reise geht, und doch macht jeder sei-
nen Weg. Man weild nicht, ob man sich auf das Ziel zubewegt, das man sich gewlinscht
hat, oder ob man sich auf ein ganz anderes Ziel zubewegt, das man sich nie gewlinscht

hat.



Gatheka 15: Das Gesetz des Lebens: Innere Reise und dufReres Handeln 46

Wenn das Ziel jedoch auf der physischen Ebene verwirklicht ist, wird es dem Menschen
bewusst. ,Ich habe nicht dafiir gearbeitet. Ich habe es nicht erschaffen. Ich habe es nicht
verdient. Ich verdiene den Lohn nicht. Wie ist es moglich, dass es gekommen ist?“ Wenn
es sich um ein begehrtes Objekt handelt, dann gibt man sich vielleicht selbst die Ehre
und versucht zu glauben: ,,Ich habe es auf irgendeine Weise geschafft.” Wenn es jedoch
unerwiinscht ist, dann moéchte man es jemand anderem zuschreiben oder annehmen,
dass es aus irgendeinem Grund so gekommen ist. Aber in Wirklichkeit ist es ein Ziel, das
man am Ende seiner Reise erreicht hat. Man kann nicht mit Sicherheit sagen, ob man es
erschaffen, gemacht oder verdient hat oder ob es zufillig gekommen ist. Sicher ist je-
doch, dass man sich - bewusst oder unbewusst- darauf zubewegt hat und es schlief3lich
erreicht hat. Daher hat sich im Grunde niemand in seinen erwiinschten oder uner-

winschten Erfahrungen von dem Ziel entfernt, an dem er eigentlich ankommen sollte.

Das Wichtigste ist jedoch trotzdem, die dullere Handlung mit der inneren Reise zu ver-
binden, die dadurch entstehende Harmonie wird sich sicherlich als Ursache fiir Leichtig-
keit und Komfort erweisen. Damit ist gemeint, dass man Harmonie in sich selbst haben
muss. Und wenn diese Harmonie einmal hergestellt ist, beginnt man, die Ursache aller

Dinge besser zu verstehen als in ihrer Abwesenheit.

Man kénnte sich fragen, wie die Harmonie zwischen der inneren Reise und dem duferen
Handeln hergestellt werden kann. In der Regel ist der Mensch so sehr in die duBere
Handlung vertieft, dass seine innere Haltung aus dem Blickfeld gerat. Zundachst muss die
Trennwand entfernt werden, die die innere Haltung vor den Augen des Menschen ver-
birgt. Jeder ist sich dessen bewusst, was er tut, aber nicht seiner inneren Haltung: Mit

anderen Worten: jeder weil3, was er tut, aber nicht unbedingt, wohin er oder sie geht.

Zweifellos, je mehr man sich der inneren Haltung bewusst ist, desto weniger wird man
Handeln. Denn das Denken kontrolliert das Handeln und es gibt dem Leben Rhythmus
und Gleichgewicht. Verglichen mit einem Menschen, der zwar rennen kann, aber nicht
weil}, wohin er geht, ist ein anderer besser dran, der zwar nur langsam geht, aber weiR,

wohin er geht.



Gatheka 15: Das Gesetz des Lebens: Innere Reise und dufReres Handeln 47

Es gibt zwei verschiedene Aspekte einer Handlung. Es gibt Handlungen unseres inneren
Lebens und Handlungen unseres dulleren Lebens, das innere Sein und das dullere Sein.

Das dulRere Sein ist eine physische Handlung, das innere Sein ist unsere Einstellung.

Beide kdnnen Handlungen des freien Willens sein, aber in gewisser Weise erweisen sie
sich beide als mechanische oder automatische Handlungen. Zweifellos hat die innere
Handlung eine grofle Macht und einen grofRen Einfluss auf die duRere Handlung. Ein
Mensch kann den ganzen Tag damit beschaftigt sein, eine Sache zu tun, aber wenn seine

Einstellung gegen ihn arbeitet, kann er bei der Arbeit niemals Erfolg haben.

Eine Person kann durch ihr duBeres Handeln einen groRen Preis erhalten, durch ihr in-
neres Handeln jedoch meinen, ihn nicht zu verdienen. Wenn diese beiden Handlungen
im Widerspruch zueinanderstehen, gibt es keinen Aufbau und keine Erreichung der ge-
winschten Ergebnisse. Das wahre Ergebnis, das wiinschenswerte Ergebnis, entsteht

durch die Harmonie dieser beiden Handlungen.



Gatheka 16: Sufi-Mystik, II: 48

Gatheka 16: Sufi-Mystik, II:

Der Gebrauch des Geistes um Verstandnis zu erlangen

Ich méchte Uber das Wissen sprechen, das ein Mystiker geistig erlangt und das ihn da-
rauf vorbereitet, seinen Weg zur Wahrheit zu finden. Die Vernunft ist eine Fahigkeit, die
der Mystiker nutzt und die sich wie gesunder Menschenverstand oder Praktikabilitat
entwickeln kann; der Unterschied besteht lediglich darin, dass der Mystiker nicht beim
ersten Verstehen stehen bleibt, sondern das Verstehen hinter allem sehen moéchte. Des-
halb fragt der Mystiker bei allem, ob richtig oder falsch, nach dem Verstehen. Aber die
unmittelbare Antwort darauf ist ein Verstehen, das nicht zufriedenstellend ist, denn der
Mystiker erkennt, dass es hinter diesem Verstehen ein anderes gibt. Und so geht der
Mystiker weiter, tiefer hinein in die Erkenntnis von allem, die weitaus groBer ist als die

Erkenntnis, die durch eine einzelne Sache gewonnen wird.

Deshalb erregt weder das Richtige noch das Falsche, weder das Gute noch das Bdse den
Mystiker zu sehr, noch versetzt es ihm einen groRBen Schock oder eine Uberraschung.
Denn alles scheint seine Natur zu haben, und es ist das Verstehen, das den Mystiker sich
eins fuhlen lasst mit allen existierenden Dingen. Was kann man sich im Leben mehr wiin-
schen als Verstandnis? Verstandnis gibt einem Harmonie im Haus mit den Menschen,
die einem nahe stehen, und Frieden aullerhalb des Hauses mit den unterschiedlichsten
Naturen und Charakteren. Wenn es einem an Verstandnis mangelt, ist man arm, trotz
all der Gliter dieser Welt, die man besitzt; es ist das Verstandnis, das einem Reichtum

verleiht.

Wirde man sich das Leben vorstellen kdnnen, wiirde man sagen, es erinnere an ein
Meer im Sturm mit Wellen, die kommen und gehen; so ist das Leben. Dieses Verstandnis
verleiht einem ein Gewicht, das Regen, Sturm und alle Wechselfille des Lebens ertragen
kann. Ohne Verstandnis ist der Mensch wie ein Boot, das einen Sturm auf dem Meer
nicht tGberstehen kann. Durch Verstehen lernt ein Mystiker. Er lernt Taktgefiihl und ist
unter allen Umstanden taktvoll. Das Taktgefiihl des Mystikers ist wie ein Schiff mit
schwerer Ladung, dass der Wind nicht bewegen kann und das mitten im Sturm auf dem

Meer stillsteht.



Gatheka 16: Sufi-Mystik, II: 49

Es liegt in der Natur des Lebens, dass der Geist leicht erregt ist und einen im Handum-
drehen ungliicklich macht. Das verwirrt die Menschen so sehr, dass sie nicht wissen,
wohin sie den nachsten Schritt tun sollen. Im Gegensatz dazu halt der Mystiker inne, um
das Leben nach seinem Geheimnis zu fragen, und aus jeder Erfahrung, aus jedem Miss-
erfolg oder Erfolg, lernt er eine Lektion. Daher sind sowohl Misserfolg als auch Erfolg fur

einen Mystiker gewinnbringend.

Das Ideal eines Mystikers ist es, niemals an unangenehme Dinge zu denken. Was man
nicht erleben will, dartiber darf man nicht nachdenken. Ein Mystiker 16scht alle unange-
nehmen Dinge aus der Vergangenheit aus seinem Geist. Der Mystiker sammelt und be-
wahrt seine gliicklichen Erfahrungen und macht aus ihnen ein Paradies. Gibt es nicht
viele ungliickliche Menschen, die immer einen Teil ihrer Vergangenheit vor Augen haben,
der ihnen Schmerzen im Herzen bereitet? Die Vergangenheit ist Vergangenheit, sie ist
vorbei. Die Ewigkeit liegt vor euch. Wenn ihr euer Leben nach euren Wiinschen gestal-
ten moéchtet, dann denkt nicht an unangenehme Gedanken oder an schmerzhafte Er-

fahrungen und Erinnerungen, die euch unglicklich machen.

So wird das Leben fiir einen Mystiker bis zu einem gewissen Grad leicht zu bewaltigen.
Denn der Mystiker kennt jedes Herz und jede Natur, wahrend andere, die vom Geheim-
nis des Mystikers unberthrt sind, unter ihren Schwierigkeiten zu Hause und den Schwie-
rigkeiten in der duBeren Welt leiden. Sie flrchten sich vor der Anwesenheit von Men-
schen, die sie nicht verstehen, sie wollen vor ihnen weglaufen, und wenn sie nicht ent-

kommen konnen, fihlen sie sich wie im Maul eines Drachens.

Vielleicht befinden sie sich in einer Situation, die sich nicht leicht dndern lasst. Folglich
haufen sie Verwirrung auf Verwirrung. Und wie oft sieht man, dass ein Dritter kommt
und zwei Menschen, die sich nicht verstehen, hilft, einander zu verstehen. Das Licht, das
auf sie geworfen wird, bewirkt gréBere Harmonie. Der Mystiker sagt: ,,Ob angenehm
oder unangenehm, wenn du dich in einer bestimmten Situation befindest, mache das
Beste daraus; versuche zu verstehen, wie du mit einer solchen Situation umgehen
kannst.” Ein Leben ohne ein solches Verstandnis ist wie ein dunkles Zimmer, das alles

enthalt, was man sich wiinscht - es ist alles da, aber es gibt kein Licht.



Gatheka 16: Sufi-Mystik, II: 50

Die Welt ist doch ein wunderbarer Ort, obwohl so viele Seelen diese Welt verlassen wol-
len. Denn es gibt nichts, was man in dieser Welt nicht bekommen kann. Es ist alles da:
alles Gute und Schone, alles Kostbare und Wertvolle ist da, wenn man ihre Natur und

ihren Charakter kennt und weiR, wie man sie erhalten kann.

Wenn man einen Menschen fragt, was die Natur des Lebens ist, wird er sagen: , Je weiter
wir nach Gliick streben, desto weiter entfernt es sich.” Das ist wahr. Wer jedoch nicht
weil3, dass es kein Ungliick gibt, geht einen falschen Weg. Gliick ist natlrlicher als das
Ungliick, so wie das Gute natirlicher ist als das Bose und Gesundheit natiirlicher ist als
Krankheit. Und doch sind die Menschen so pessimistisch. Wenn man ihnen etwas Gutes
von jemandem sagt, kdnnen sie es kaum glauben. Aber wenn man ihnen das Schlechte

von einem Menschen erzahlt, sagen sie: ,Ja, das ist wirklich wahr.”

Die Arbeit des Mystikers besteht also darin, das Leben zu studieren. Fiir den Mystiker ist
das Leben weder ein Blihnenstiick noch ein Vergniigen: Fir ihn ist es eine Schule des
Lernens in jedem Augenblick des Lebens. Es ist ein standiges Studium. Deshalb ist die
Heilige Schrift des Mystikers die menschliche Natur. Jeden Morgen schlagt der Mystiker
eine neue Seite in dieser Schrift auf. Die GrolRen haben die Botschaft von Zeit zu Zeit in
die Welt gebracht, und ihre Blicher sind fiir Tausende von Jahren zu Schriften fir die
Welt geworden. Generationen von Menschen haben ihre spirituelle Nahrung aus der
von ihnen gegebenen Interpretation gezogen. Deshalb haben die heiligen Schriften im-

mer das gleiche heilige Geflihl vermittelt.

Mystiker haben Respekt vor allen Religionen und verstehen alle unterschiedlichen und
gegensatzlichen Ideen, denn sie verstehen die Sprache von allen. Der Mystiker kann
ohne Streit mit den Weisen, Toren und den Einfaltigen Gbereinstimmen. Denn der Mys-
tiker erkennt, dass die Natur der Dinge an ihrem jeweiligen Ort wahr ist: der Mystiker
versteht jeden Aspekt ihrer Natur. Der Mystiker betrachtet alles von jedem Gesichts-
punkt aus. Er sieht vom Standpunkt eines jeden Menschen aus und ist deshalb mit allen
harmonisch. Ein Mensch kommt zu einem Mystiker und sagt: ,Ich kann nicht an einen
personlichen Gott glauben, er bedeutet mir nichts.” Daraufhin antwortet der Mystiker:

,Du hast vollig recht.” Eine andere Person sagt: , Der einzige Weg, Gott verstandlich zu



Gatheka 16: Sufi-Mystik, II: 51

machen, ist die menschliche Gestalt.” Der Mystiker erwidert: ,,Du hast recht.” Und eine
weitere Person sagt: ,Wie toricht von diesen Menschen, aus diesem Menschen einen
Gott zu machen: Er/Sie ist unbegreiflich.” Und der Mystiker sagt: ,Du hast Recht.” Denn

ein Mystiker versteht den Grund hinter all den gegensatzlichen Argumenten.

Einst kam ein Missionar zu einem Sufi nach Persien, da er eine Diskussion wiinschte, um
seinen Standpunkt den Lehren der Sufis gegenliber als richtig zu erweisen. Der Sufi sa®
in seiner stillen, ruhigen Haltung der Ruhe, mit seinen zwei oder drei Schiilern an seiner
Seite. Und der Missionar stellte einige Fragen. Der Mystiker antwortete jedes Mal: ,,Du
hast Recht.” Aber der Mann fuhr fort zu diskutieren, woraufhin der Sufi nur sagte: ,Das
ist ganz richtig.” Dann versuchte er es noch einmal anders herum und stellte seine Frage
auf eine eindringliche Weise. Der Mann war sehr enttauscht, denn es gab keine Mog-
lichkeit fur einen Streit. Der Sufi sah die Wahrheit in allem. Die Wahrheit ist wie ein Kla-
vier. Die Noten mogen hoch oder tief sein, man mag ein ,,C“ oder ein ,E“ anschlagen,

aber es sind alles Noten.

Der Unterschied zwischen Ideen ist wie der zwischen Noten. So ist es auch im taglichen
Leben mit der richtigen und der falschen Einstellung. Wenn wir die falsche Einstellung
haben, sind alle Dinge falsch; haben wir die richtige, sind alle Dinge richtig. Wer sich
selbst misstraut, wird auch seinem besten Freund misstrauen. Wer sich selbst vertraut,

wird allen vertrauen.

Dinge, die getrennt zu sein scheinen, wie Recht und Unrecht, Licht und Dunkelheit, Form
und Schatten, kommen sich vor dem Mystiker so nahe, dass es nur eine Haaresbreite ist,
die Recht und Unrecht trennt. Vor dem Mystiker 6ffnet sich eine Perspektive auf das

Leben, eine Perspektive, in der der Sinn des Lebens liegt.

Die Frage, die sich Mystiker und Mystikerinnen stellen, lautet: ,,Welches ist mein Wesen?
Mein Korper? Nein. Dieser Korper ist mein Besitz. Ich kann nicht das sein, was ich be-
sitze.” Der Mystiker fragt sich selbst: ,Ist es mein Geist?“ Die Antwort lautet: ,,Nein. Der
Geist ist etwas, das ich besitze, er ist etwas, das man bezeugt. Es muss einen Unterschied

geben zwischen dem Wissenden und dem Gewussten.” Auf diese Weise gelangt der Sufi



Gatheka 16: Sufi-Mystik, II: 52

schlieBlich zu einem Verstandnis des illusorischen Charakters aller Dinge, die er besitzt.
Es ist wie bei einem Menschen, der sich einen Mantel anfertigen lasst: Es ist sein Mantel,

aber er ist nicht er selbst.

Dann beginnt der Mystiker zu denken: ,Nicht ich bin es, der denkt, es ist der Geist. Es ist
der Korper, der leidet, nicht ich selbst.” Es ist eine Art Befreiung, wenn man weil3: ,Ich
bin nicht mein Verstand.” Denn man wundert sich: ,,In einem Moment habe ich einen
guten Gedanken, in einem anderen einen schlechten, einen richtigen oder einen fal-
schen, in einem Moment einen irdischen, in einem anderen einen himmlischen Gedan-

ken. Es ist wie ein bewegtes Bild, und ich bin es, der sieht, wer dort tanzt.”

Indem der Mystiker dies erkennt, befreit er oder sie sich selbst, der oder die aufgrund
von lllusion unter Geist und Kérper begraben war. Das, was man eine Seele nennt, war
verloren; es war eine Seele, die sich der mystischen Wahrheit nicht bewusst war, dass
Koérper und Geist die Vehikel sind, durch die man das Leben erfahrt. Auf diese Weise

beginnt der Mystiker seine Reise zur Unsterblichkeit.



Gatheka 17: Sufi-Mystik, ll: 53

Gatheka 17: Sufi-Mystik, lll:

Die Vorbereitung des Herzens auf den Pfad der Liebe

An erster Stelle steht die Frage: ,,Was ist das Herz? Wo ist das Herz?“ Man ist es gewohnt
zu sagen, dass das Herz in der Brust ist. Ja, das ist wahr. In der Brust eines jeden Men-
schen gibt es ein Nervenzentrum, das so stark mit den Gefiihlen verbunden ist, dass das
Herz immer in der Brust abgebildet wird, dem Zentrum, das am empfindlichsten fir un-
sere Gefiihle ist. Wenn ein Mensch groRe Freude empfindet, spiirt man in diesem Zent-
rum etwas aufleuchten, und durch das Aufleuchten dieses Zentrums scheint die ganze
Person zu leuchten. Die Person fuhlt sich, als ob sie fliegen wiirde, und empfindet eine
groRRe Freude in ihrem oder seinem Leben. Wenn Depressionen oder Verzweiflung ins
Leben kommen, wirkt sich das ebenfalls auf das Zentrum aus. Man hat das Gefiihl, dass
die Kehle zugeschnirt ist und der Atem schwer wird; auch hier ist es dieses Zentrum,

das fuhlt.

Aber das Herz ist nicht nur das. Es ist so, als wiirde ein Spiegel vor dem Herzen stehen,
der auf das Herz ausgerichtet ist, und jedes Gefiihl wird in diesem Spiegel im physischen
Wesen eines jeden Menschen reflektiert. Da die Menschen ihre Seele nicht kennen, wis-
sen sie nicht, wo ihr Herz ist, noch wo sich das Zentrum befindet, in dem sich ihre Ge-
flihle spiegeln. Auch den Wissenschaftlern ist bekannt, dass es das Herz ist, das den An-

fang der Bildung eines Kindes darstellt.

In der Vorstellung des Mystikers ist das Herz der Anfang der Form und auch der Anfang
des Geistes, der jeden Menschen individuell macht. Die Tiefe dieses Geistes ist in Wirk-
lichkeit das, was wir das Herz nennen. Darunter verstehen wir, dass es so etwas wie ein
Herz gibt, das die tiefste Tiefe des eigenen Wesens ist. Zundachst nimmt man dies durch
den Eindruck wahr, den man in diesem Nervenzentrum in der Brust empfangt, und des-

halb nhennt man es das Herz.

Heutzutage messen die Menschen dem Gefiihl weniger Bedeutung bei; sie verlassen
sich mehr auf den Intellekt. Der Grund dafir ist, dass sie, wenn sie zwei Arten von Men-
schen treffen, die Intellektuellen und die Gefiihlsbetonten, dann finden sie in einer in-

tellektuellen Person ein groReres Gleichgewicht vor, als in einer geflihlsbetonten Person.



Gatheka 17: Sufi-Mystik, ll: 54

Das ist zweifellos wahr, aber das fehlende Gleichgewicht riihrt daher, dass es eine Kraft
gibt, die groBer ist als der Intellekt, namlich das Gefiihl. Die Erde ist fruchtbar und schép-
ferisch, aber nicht so lebendig und kraftvoll wie das Wasser. Der Intellekt ist zwar schop-
ferisch, aber nicht so machtig wie das Herz und das Gefihl. Tatsachlich wird sich auch
der intellektuelle Mensch am Ende als unausgeglichen erweisen, wenn er keine gefihl-

volle Seite hat.

Gibt es nicht viele Menschen, Gber die ihre Partner sagen:, Ich magihn, ich liebe ihn, ich
bewundere ihn, aber er verschliel3t sein Herz.“? Diejenigen, die ihr Herz verschliel3en,
kénnen weder andere voll und ganz lieben, noch anderen erlauben, sie voll und ganz zu
lieben. AuBerdem wird der Mensch, der nur intellektuell ist, mit der Zeit skeptisch, zwei-

felnd, unglaubig und zerstérerisch, da es keine Kraft des Herzens gibt, die dies ausgleicht.

Der Sufi betrachtet die Hingabe des Herzens als das Beste, was man fur die spirituelle
Verwirklichung kultivieren kann. Es mag ganz anders erscheinen, als viele denken, aber
wer sein Herz vor anderen verschlieRt, verschliel3t sein Herz auch vor Gott. Jesus Chris-
tus hat nicht gesagt: ,Gott ist der Intellekt”. Er sagte: , Gott ist Liebe.” Wenn also ir-
gendwo ein Stiick Gott zu finden ist, dann nicht in irgendeiner Kirche auf der Erde und
auch nicht im Himmel, sondern im Herzen eines jeden Menschen. Der beste Ort, um

Gott zu finden, ist das liebende Herz eines freundlichen Menschen.

Es mag sein, dass man mit Hilfe der Vernunft nach einem bestimmten moralischen Stan-
dard handelt, aber das macht einen Menschen noch nicht gut. Wenn jemand auf diese
Art gut oder gerecht ist, dann ist das ein kilinstliches Gut-Sein. Alle Gefangenen im Ge-
fangnis kdnnen rechtschaffen sein. Aber wenn natiirliche Giite und Rechtschaffenheit
bei jemandem gefunden werden kénnen, dann entspringt sie der Quelle des Herzens,
aus der das Leben stammt, einer Quelle der Tugend, und jeder Tropfen ist eine leben-
dige Tugend. Das beweist, dass die Glte nicht vom Menschen selbst gemacht ist, son-
dern sein eigenes Wesen ist. Wenn es einem an Gite mangelt, so liegt das nicht an man-

gelnder Ausbildung, sondern daran, dass man sich selbst noch nicht gefunden hat.

Gute ist natlirlich. Fir einen normalen Menschen ist es notwendig, gut zu sein. Niemand



Gatheka 17: Sufi-Mystik, ll: 55

braucht eine Ausbildung, um ein gutes oder rechtschaffenes Leben zu fihren. Wenn die
Liebe die Fackel auf dem Weg ist, zeigt sie einem, was Fairness bedeutet: die Ehre des
Wortes, die GroRzlgigkeit des Herzens und die Rechtschaffenheit. Sehen wir nicht
manchmal einen jungen Mann, der mit all seinen ungestiimen Neigungen eine Frau fin-
det, die er zu lieben beginnt, und wenn er sie wirklich liebt, beginnt er, sich anders zu
verhalten. Er wird sanftm{itig, denn er muss es um ihretwillen werden; er lasst Dinge los,

die er vorher nie bereit war loszulassen.

Ebenso ist das Verzeihen dort, wo Liebe vorhanden ist, nicht schwer. Ein Kind kommt zu
seiner Mutter, nachdem es sie tausendmal beleidigt hat, und bittet sie um Vergebung.
Es gibt niemanden anderen, zu dem es gehen kénnte. Es dauert keinen Augenblick, bis
das Herz der Mutter vergibt. Die Vergebung hat nur darauf gewartet, sich zu manifestie-
ren. Wenn man Geflihle hat, kann man nicht anders, als freundlich zu sein. Ein Mensch,
dessen Gefuhle sich auf andere Ubertragen, 16st in jedem Menschen einen Ton der Sym-
pathie aus; so ein Mensch findet in jeder Seele, der er begegnet, einen Berlihrungspunkt,
weil er Liebe hat. Es gibt Menschen, die sagen: ,Aber ist es nicht unklug, sich jedem
gegenlber mit Zartlichkeit zu zeigen, weil die Menschen nicht vertrauenswirdig
sind?“ Ich wiirde sagen: ,Wenn ein Mensch gut und freundlich ist, sollte diese Giite allen

offenbart werden, die Tiiren des Herzens sollten nicht verschlossen sein.”

Ein Mystiker wie Jesus Christus sagte: , Liebe deinen Nachsten”, und er ging sogar so
weit zu sagen: , Liebe deine Feinde”. Der Sufi beschreitet denselben Weg. Die Nachsten-
liebe betrachtet der Sufi als Liebe zu Gott; und die Liebe allen gegeniiber zu zeigen, be-
trachtet der Sufi als Liebe zu Gott. Darin unterscheiden sich die Methoden des Sufis und
des Yogis. Der Yogi ist nicht unfreundlich. Der Yogi sagt: ,Ich liebe euch alle, aber ich
sollte mich besser von euch fernhalten, denn eure Seelen tappen immer in der Dunkel-
heit, wahrend meine Seele im Licht ist. Durch eure Freundschaft wiirde ich meine Seele

verderben, also halte ich mich besser fern von euch und liebe euch aus der Ferne.”

Der Sufi hingegen sagt: ,Es ist eine Prifung, aber sie muss bestanden werden. Ich werde
meinen taglichen Pflichten nachkommen, so wie sie sich mir stellen.” Obwohl die Sufis

wissen, wie unwichtig die Dinge dieser Welt sind, und ihnen nicht zu viel Wert



Gatheka 17: Sufi-Mystik, ll: 56

beimessen, achten sie dennoch auf ihre Pflichten gegeniiber denen, die sie lieben, die
sie mogen, oder denen, die von ihnen abhangig sind und ihnen folgen. Sufis bemihen
sich um die beste Art und Weise, denen zu begegnen, von denen sie nicht gemocht oder
verachtet werden. Sie leben in der Welt und sind doch nicht von dieser Welt. Auf diese
Weise betrachten die Sufis die Liebe zu jedem Menschen als das Hauptprinzip zur Erfil-

lung des eigenen Lebenszwecks.

Wie wahr ist es, dass das Leben derer, die ihre Feinde lieben und dennoch keine Geduld
haben, einer brennenden Laterne mit wenig Ol gleicht. Sie kann nicht (iberdauern; am
Ende wird die Flamme verblassen. Das Ol der Liebe ist die Geduld. Was ist dariiber hin-
aus das Ol auf dem Weg der Liebe? Von Anfang bis zum Ende: Uneigenniitzigkeit und
Selbstaufopferung. Diejenigen, die sagen , Geben und Nehmen®”, kennen keine Liebe,
sondern nur Geschaftemacherei. Man sagt: ,Ich habe einmal sehr geliebt, aber ich
wurde enttduscht”, das ist so als wiirde jemand sagen: ,Ich habe in der Erde gegraben,
aber als der Schlamm kam, war ich enttdauscht.” Es stimmt, dass Schlamm kam, aber mit
Geduld hatte man eines Tages das Wasser erreicht. Nur Geduld kann etwas aushalten.
Nur Ausdauer macht etwas grof3. Es ist die Ausdauer, die Dinge wertvoll und die Men-

schen gro8 macht.

Die Nachahmung von Gold kann so schon sein wie echtes Gold und die Nachahmung
eines Diamanten kann so hell sein wie ein echter Diamant. Der Unterschied besteht je-
doch darin, dass das eine im Hartetest versagt, wahrend das andere ihn bestehen kann.
Doch man darf sich nicht mit Gegenstanden vergleichen. Die Menschen haben etwas
Gottliches in sich, und sie kénnen dies durch ihre Ausdauer auf dem Weg der Liebe be-

weisen.

Wen soll man nun lieben und wie soll man lieben? Was auch immer man liebt - die Pflicht,
die Menschen, die Kunst, die Freunde, ein Ideal oder die Mitgeschdpfe -, man hat gewiss
die Tir geoffnet, durch die man gehen muss, um zu der Liebe zu gelangen, die Gott ist.
Der Anfang der Liebe ist wie eine Ausrede, aber diese fiihrt einen zu jenem Ideal der

Liebe, das allein Gott ist.



Gatheka 17: Sufi-Mystik, ll: 57

Viele sagen: ,Ich kann Gott lieben, aber nicht die Menschen”. Das ware dasselbe, als
wenn wir zu Gott sagen wiirden: ,Ich liebe dich, aber nicht dein Bild“. Wie kann man die
menschlichen Geschopfe hassen, in denen Gottes Ebenbild sein soll, und dennoch die
Liebe Gottes fir sich beanspruchen? Wenn man nicht tolerant und opferbereit ist, kann
man dann die Liebe des Herrn fiir sich erwarten? Das Erste, was zu lernen ist, ist die
Offnung des Herzens; die Erweckung des Herzens ist ein inneres Gefiihl. Wenn es ein
Zeichen der Heiligkeit gibt, dann ist es weder die Macht der Worte, noch die hohe Stel-
lung, weder geistig noch intellektuell, noch der Magnetismus. Der Beweis fiir den heili-
gen Geist zeigt sich nur in der Liebe zu den Geschopfen. Es ist das ununterbrochene

FlieRen der Liebe aus der gottlichen Quelle, die sich im Herzen jedes Menschen befindet.

Sobald diese Quelle gedffnet ist, reinigt sie das Herz; sie macht das Herz transparent,
sodass man die duRRere und innere Welt sehen kann. Das Herz wird so zum Vehikel fir
die Seele, um alles Innere und AuRere zu sehen. Man kommuniziert dann nicht nur mit

anderen Menschen, sondern auch mit Gott.



Gatheka 18: Sufi-Mystik, IV: 58

Gatheka 18: Sufi-Mystik, IV:

Ruhe zur Kommunikation mit dem Selbst nutzen

Wenn die Lippen geschlossen sind, dann beginnt das Herz zu sprechen; wenn das Herz
still ist, dann flammt die Seele auf und erhebt ihre Flamme, die das ganze Leben erhellt.
Dieser Gedanke zeigt dem Mystiker die grof3e Bedeutung der Stille, die durch Ruhezeiten
gewonnen wird. Es ist so wenig darliber bekannt, was Ausruhen bedeutet, jeder Mensch
splirt zwar, dass er Ruhe braucht, wenn er miide ist, doch dariiber hinaus ist wenig be-

kannt. Ansonsten sieht man die Notwendigkeit von Ruhe nicht.

Ruhe hat viele Aspekte. Ruhe bedeutet beispielsweise, sich aus dem Alltagsgeschehen
zurtickzuziehen und allein in seinem Zimmer zu sein. Nach all den interessanten oder
uninteressanten Erlebnissen atmet der Mensch einen Hauch von Dankbarkeit und denkt:
»Ich bin jetzt allein mit mir.” Es ist kein gewdhnliches Gefiihl; sondern es steckt ein viel
tieferes Geflihl dahinter. Der Sinn liegt in der Gewissheit, dass es nichts gibt, das den
Verstand in den Bann zieht oder das eigene Handeln erfordert. In diesem Moment hat
die Seele einen Anflug von Erleichterung, dessen Freude unaussprechlich ist. Doch der
Rausch des Lebens, den jeder erfahrt, ist so grof$, dass dieser Moment der Erleichterung
nicht richtig geschatzt wird, denn jeder Mensch erlebt ihn in der Zeit des Riickzugs aus
den Handlungen des taglichen Lebens, egal ob reich oder arm, mide oder nicht. Lehrt
uns das nicht, dass in der Ruhe ein grofles Geheimnis liegt, ein Geheimnis, das der

Mensch sehr oft nicht kennt?

Aullerdem ist ein nachdenklicher Mensch von Natur aus ruhig, und ein ruhiger Mensch
ist von Natur aus nachdenklich. Es ist die Ruhe, die einen nachdenklicher macht, und es
ist die standige Tatigkeit, die selbst einem verniinftigen Menschen die Nachdenklichkeit
nimmt. Menschen, die in Telefon-, Telegrafen- oder Postamtern arbeiten und deren
Geist standig gefordert ist, werden mit der Zeit unverschamt, uneinsichtig und ungedul-
dig. Sie werden nicht weniger sensibel, sondern sie lassen sich durch den Mangel an

Ruhe, der ihren Sinn fiir Kontrolle schwacht, zu solchen Dingen hinreil3en.

Ruhe ist also nicht nur fir Menschen notwendig, die den spirituellen Weg gehen, son-

dern fir alle Seelen, die auf der Erde leben, unabhadngig von ihrem Entwicklungsstand



Gatheka 18: Sufi-Mystik, IV: 59

und ihrem Lebensstandard. Dies ist die eine Sache, die in der menschlichen Natur ent-
wickelt werden muss, und zwar nicht nur bei erwachsenen Menschen, sondern bereits
von Kindheit an. Heutzutage denkt man in der Erziehung so viel Gber die verschiedenen
intellektuellen Dinge nach, die ein Kind im Leben braucht, und so wenig tiber die Ruhe,

die das grofSte Bedirfnis des Kindes ist.

Manchmal beweisen Katzen und Hunde mehr Intuition als Menschen. Sind Tiere zu mehr
Dingen fahig als Menschen? Nein, die Menschen sind fahiger. Aber die Menschen geben
sich keine Zeit, um intuitiver zu werden; sie geben sich nicht genug Zeit, um zur Ruhe zu
kommen. Es hat mich oft amusiert zu sehen, dass die Menschen in New York, wo man
durch den Larm der Zlge, StraRenbahnen, Aufziige und Fabriken schnell erschopft ist,
ihre wenige freie Zeit, die sie im Zug oder in der U-Bahn haben, damit verbringen, Zei-
tung zu lesen, all diese Aktivitat ist nicht genug. Wenn schon nicht im Kérper, dann muss

es Aktivitat im Gehirn geben.

Was ist das? Es handelt sich um Nervositit, eine weit verbreitete Krankheit, die fast
schon normal geworden ist. Wenn alle an der gleichen Krankheit leiden, dann kann man
diese Krankheit als normal bezeichnen. Selbstbeherrschung und Selbstdisziplin entste-
hen nur durch die Praxis der Ruhe, dies ist nicht nur auf dem spirituellen Weg hilfreich,

sondern auch im praktischen Leben, man wird dadurch hilfsbereiter und riicksichtsvoller.

Mystiker wenden daher diese Methode der Ruhe an, um sich auf den spirituellen Weg
vorzubereiten. Der spirituelle Weg ist kein duBerer Weg; sondern ein innerer Weg, den
man gehen muss. Daher sind die Gesetze und die Reise auf dem spirituellen Weg ganz
gegensatzlich zu den Gesetzen und der Reise auf dem duBBeren Weg. Um mit einfachen
Worten zu erkldren, was der spirituelle Weg ist, wiirde ich sagen: ,,Er beginnt damit, dass
man in Kommunikation mit sich selbst lebt.” Es ist das Innerste Selbst des Menschen, in
dem das Leben Gottes zu finden ist. Es ist nicht so, dass die Stimme des inneren Selbst
nicht zu jedem kommt. Sie kommt immer, aber nicht jeder Mensch hort sie. Deshalb
beginnt der Sufi auf diesem Weg damit, sich um die Kommunikation mit sich selbst zu
bemihen und sich an sein oder ihr Inneres zu wenden. Wenn man sich einmal an die

Seele gewandt hat, dann kommt von der Seele eine Art von Reproduktion, so wie der



Gatheka 18: Sufi-Mystik, IV: 60

Sanger sein Lied auf einer Platte horen kann, die von seiner Stimme produziert wurde.

Nachdem man den ersten Schritt in die innere Richtung getan hat, hért man, was dieser
Prozess hervorbringt: das Erwachen eines Echos im eigenen Wesen, sei es Frieden oder
Glick, Licht oder Form, oder was auch immer man sich gewlinscht hat hervorzubringen.
Es wird erzeugt, sobald man beginnt, mit sich selbst zu kommunizieren. Nun kann man
den Menschen, der sagt: , Ich kann nicht anders, als aktiv, traurig oder besorgt zu sein,
denn das ist der Zustand meines Geistes und meiner Seele”, mit demjenigen vergleichen,

der mit sich selbst kommuniziert.

Die Sufis lehren dies schon seit Tausenden von Jahren. Der Weg der Sufis besteht nicht
darin, mit Feen und Gott zu kommunizieren, sondern mit dem eigenen tiefsten, inners-
ten Selbst, als ob man seinen inneren Funken in ein gottliches Feuer blast. Sufis bleiben
nicht dabei stehen, sie gehen noch weiter. Sie verharren in einem Zustand der Ruhe, der
durch eine bestimmte Art des Sitzens und Atmens sowie durch eine bestimmte Geistes-

haltung erreicht wird.

Dann beginnt man damit, sich eines Teils seines Wesens bewusst zu werden, der lber
den physischen Korper hinaus geht. Je mehr man sich dessen bewusstwird, desto mehr
beginnt man, die Wahrheit, die eine gesicherte Wahrheit ist, iber das Leben im Jenseits
zu erkennen. Es gibt dann keine Vorstellung und keinen Glauben mehr, sondern die tat-
sachliche Verwirklichung der Erfahrung, die unabhangig vom physischen Leben ist. In

diesem Zustand ist man fahig, das Phanomen des Lebens zu erfahren.

Der Sufi befasst sich daher nicht mit verschiedenen Wunderwerken und Phdanomenen.
Wenn der Sufi das Leben jenseits des physischen Lebens erkannt hat, dann ist das ganze
Leben ein Phdnomen. Jeder Moment und jede Erfahrung bringen den Sufis eine Verwirk-

lichung jenes Lebens, das sie in ihren Meditationen gefunden haben.



Gatheka 19: Sufi-Mystik, V: 61

Gatheka 19: Sufi-Mystik, V:

Die Verwirklichung der Wahrheit der Religion

Das Wesen eines jeden Menschen ist ein Mechanismus aus Korper und Geist. Wenn die-
ser Mechanismus in Ordnung ist, gibt es Gliick und Fiille des Lebens; wenn jedoch irgen-
detwas mit dem Mechanismus nicht stimmt, ist der Kérper krank und der Frieden ist
verschwunden. Dieser Mechanismus muss aufgezogen werden, so wie eine Uhr aufge-
zogen wird und dann 24 Stunden lang weiterlauft, so sitzt der Mensch in der Meditation
in einer ruhigen Haltung, versetzt den Geist in einen Zustand der Ruhe und reguliert die
Arbeit dieses Mechanismus durch Meditation. Wie beim Aufziehen ist die Wirkung die

ganze Zeit Uber spurbar, weil der Mechanismus in Ordnung gebracht wird.

Deshalb ist der Glaube eines Mystikers kein dulRerer Glaube an eine Gottheit, die man
nie gesehen hat; die Verehrung des Mystikers ist keine duRere Form, sodass mit dem
Sprechen von Gebeten seine oder ihre Verehrung beendet ware. Der Mystiker macht
den besten Gebrauch von den duReren Dingen, aber sein Streben ist gleichzeitig logisch
und wissenschaftlich. Wenn méglich, wird er die duBere Form mit dem mystischen Kon-
zept vereinen. Die Mystik ist die wissenschaftliche Erklarung und auch die Verwirkli-
chung von Dingen, die von der Religion gelehrt werden und die fiir einen gewdhnlichen

Menschen sonst keine Bedeutung haben wiirden.

Ein gewohnlicher Mensch liest tiber das Reich Gottes und des Himmels, weiR aber nicht,
wo sich der Himmel befindet; der gewohnliche Mensch fiihlt, dass es einen Gott gibt,
aber es gibt keine Beweise. Daher wenden sich viele intellektuelle Menschen, die wirk-
lich nach der Wahrheit suchen, von der duReren Religion ab, weil sie keine Erklarung

finden kénnen; in der Folge werden sie materialistisch.

Der Mystiker sagt, die Erklarung fiir die gesamte Religion sei die Erforschung des Selbst.
Je mehr man sich selbst erforscht, desto mehr wird man alle Religionen im vollen Licht
verstehen und alles wird klar werden. Der Sufismus ist nur wie ein Licht, das auf die
eigene Religion geworfen wird, ein Licht, das in einen Raum gebracht wird, der alle Dinge

enthalt, die man haben moéchte; das Einzige, was man braucht, ist Licht.



Gatheka 19: Sufi-Mystik, V: 62

Doch der Mystiker ist nicht immer bereit, jedem Menschen eine Antwort zu geben. Kén-
nen Eltern immer alle Fragen ihrer kleinen Kinder beantworten? Nein. Es gibt Fragen,
die man beantworten kann, und es gibt welche, bei denen man warten sollte, bis die
Person einen gewissen Punkt des Verstehens erreicht hat. Ich mochte einmal ein Ge-
dicht, das ich nicht verstand; ich konnte keine befriedigende Erkldarung dafiir finden.
Nach zehn Jahren ging mir plétzlich innerhalb einer Sekunde ein Licht auf, und ich ver-
stand es. Meine Freude kannte keine Grenzen. Zeigt das nicht, dass alles seine Zeit hat?
Wenn Menschen ungeduldig werden und nach einer Antwort fragen, kann man einen
Teil der Frage beantworten, aber auf den anderen Teil muss man warten; die Antwort
wird zu ihrer Zeit kommen. Man muss warten. Hat irgendjemand in der Welt sagen kén-
nen, was Gott ist, ungeachtet aller heiligen Schriften und Propheten? Gott ist ein Ideal,

das zu hoch und zu grof§ ist, um es mit Worten auszudricken.

Kann jemand ein solches Wort wie Liebe erkldaren oder sagen, was Wahrheit ist? Sehr
oft fragen die Menschen, was Wahrheit ist. Ich hatte oft das Gefiihl, dass ich das Wort
»Wahrheit”“ mit Kohle auf einen Ziegelstein schreiben und ihn in ihre Hande legen sollte,
mit den Worten: , Hier, halte das, dann kannst du die Wahrheit halten.” Wenn die Wahr-
heit erfasst werden soll, dann geschieht dies erst, wenn die Wahrheit selbst zu sprechen
beginnt, wenn sie sich uns offenbart. Die Wahrheit offenbart sich selbst - deshalb ist das
persische Wort fiir Wahrheit Khuda, was so viel wie selbstoffenbarend bedeutet, denn
dieses Wort verbindet Gott mit der Wahrheit. Gott ist also Wahrheit. Man kann weder

das erste noch das zweite Wort erklaren.

Die einzige Hilfe, die ein Mystiker geben kann, ist die Anleitung, wie man zu dieser Of-
fenbarung gelangt. Niemand kann diese lehren; man muss es selbst lernen. Der Lehrer
ist nur dazu da, einen zu dieser Offenbarung zu fiihren. Es gibt nur einen Lehrer, Gott.
Die groBen Meister der Welt waren die gréf3ten Schiiler. Sie wussten, wie man Schiiler

wird.

Doch wie wird das alles gelehrt oder in das Bewusstsein derer gebracht, die den Pfad
der Wahrheit beschreiten? Durch Bayat: Einweihung. Es ist ein Vertrauen von jemandem,

der fihrt, zu jemandem, der den Weg beschreitet. Derjenige, der den Weg beschreitet,



Gatheka 19: Sufi-Mystik, V: 63

muss bereit sein, die Schwierigkeiten des Weges auf sich zu nehmen, er muss aufrichtig,
treu, wahrhaftig und zweifelsfrei sein, Pessimismus oder Skepsis sind fehl am Platz, sonst
werden seine Bemuhungen nicht zum Ziel fihren. Man muss mit ganzem Herzen dabei

sein, oder besser gar nicht. Halbherzigkeit hat keinen Wert.

Zudem ist ein gewisses intellektuelles Verstandnis des metaphysischen Aspekts des Le-
bens erforderlich, das einige, aber nicht alle haben. Dariliber hinaus sind die Qualitdten
des Herzens notwendig: die Liebe, die bekanntlich gottlich ist, als erstes Prinzip; dann
das Handeln: ein Handeln, das der Wahrheit nicht im Wege steht, Handlungen, die im-
mer grofRere Harmonie schaffen; und schliefilich die Ruhe, denn das, was man im Stu-
dium eines Jahres gelernt hat, wird wahrend des Schweigens eines Tages zusammenge-

fagt. Wenn man nur den wahren Weg der Stille kennen wiirde!



Gatheka 20: Sufi-Mystik, VI: 64

Gatheka 20: Sufi-Mystik, VI:

Der Weg, der durch harmonisches Handeln erreicht wird

Sehr oft ist man geneigt zu denken, dass nur Studium, Meditation und Gebet allein einen
auf den Weg zum Ziel fiihren kénnen. Aber man muss verstehen, dass auch das Handeln
eine groRe Rolle spielt. Tatsachlich wissen nur wenige, welche Kraft jede Handlung auf
das Leben hat, welche Kraft eine richtige Handlung geben kann und welche Wirkung
eine falsche Handlung haben kann. Die Menschen achten nur darauf, was andere von

ihren Taten halten, aber nicht darauf, was Gott von ihnen hilt.

Wirde man die Wirkung einer Tat auf sich selbst kennen, wiirde man verstehen, dass
ein Morder, selbst wenn er den Handen des Polizisten entkommen ist, der Schuld, die
er begangen hat, nicht entkommen kann. Man kann sich selbst nicht entkommen, der
grolte Richter sitzt im eigenen Herzen. Man kann seine Taten nicht vor sich selbst ver-
bergen. Zweifellos ist es schwierig, fast unmoglich, die Taten eines anderen Menschen
zu beurteilen, denn man kennt den Zustand des anderen nicht. Am besten kann man
sich selbst beurteilen. Selbst die bosesten Menschen sind mit sich selbst nicht zufrieden,
wenn sie falsch handeln. Man freut sich fir einen Moment, doch diese Freude ist nicht

von Dauer.

Man kdnnte fragen: Was ist richtig und was ist falsch? Niemand kann eine Tat als richtig
oder falsch abstempeln. Aber es gibt einen natiirlichen Sinn im Menschen, der zwischen
richtig und falsch, gerecht und ungerecht unterscheidet, dieser Sinn ist sogar im Kind
vorhanden. Man sieht es an den Linien und Farben in der Kunst oder in der Dekoration.
Man sieht, wenn das Tischtuch nicht gerade auf dem Tisch liegt oder wenn eine Linie,
die gerade sein sollte, nicht gerade ist. Selbst ein Kind erkennt, wenn die Dinge in Linie
und Farbe harmonisch sind; ein Kind liebt normalerweise die Harmonie in Linie und
Farbe. Es gibt eine natlrliche Neigung im Herzen eines jeden Menschen, ein natirliches

Instrument, das Maurer fiir den Bau eines Hauses verwenden.

Die verschiedenen Religionen haben unterschiedliche Moralvorstellungen gelehrt, die
fur die Menschen zur jeweiligen Zeit richtig waren. Zweifellos muss das Gesetz der

Masse respektiert werden, doch die wahre Auffassung von richtig und falsch liegt im



Gatheka 20: Sufi-Mystik, VI: 65

tiefsten Inneren eines jeden Menschen. Die Seele ist mit dem, was nicht richtig ist, nicht
zufrieden. Sie findet ihre Befriedigung immer in etwas, das ihr vollkommenes Gliick
schenkt. Die ganze Methode basiert nicht nur auf der Praxis des Denkens, sondern auch
auf der Praxis des Handelns. Alle Religionen beruhen nicht nur auf der Wahrheit, son-
dern auch auf der Tat. Sowohl materielle als auch spirituelle Dinge wurden durch Han-

deln erreicht.

Fir den Mystiker ist Handeln daher sehr wichtig. Auf meinen Reisen von Ort zu Ort kam
ich mit verschiedenen Menschen in Kontakt und hatte Gelegenheit, bei ihnen zu woh-
nen, dabei habe ich einige getroffen, die vielleicht noch nie in ihrem Leben ein theologi-
sches Buch gelesen oder sich mit Mystik beschaftigt haben. Sie haben ihr ganzes Leben
mit Arbeit, Handel und Industrie verbracht, und doch habe ich ihren geistigen Fortschritt
gespurt, der sich ganz natlirlich aus ihrem richtigen Handeln im Leben ergab. Sie waren
zu einem Zustand der Reinheit gelangt, den ein anderer vielleicht durch Studieren oder

Meditation erreichen konnte.

In Bezug auf das Handeln kénnte man sich fragen, was ist hier der beste Weg, um im
Alltag zum Ideal des Lebens zu gelangen? Der beste Weg des Handelns besteht darin,
Harmonie als das erste Prinzip zu betrachten, das es zu beachten gilt. Unter allen Um-
standen, Situationen und Bedingungen sollte man versuchen, mit seinen Mitmenschen
zu harmonieren. Das ist leicht gesagt, aber sehr schwer zu leben; denn es ist nicht immer
leicht, zu harmonisieren. Wenn wir fragen, warum es so schwierig ist, lautet die Antwort,
dass es nicht immer daran liegt, dass die anderen Menschen schwierig und nicht bieg-

sam sind, sondern dass wir selbst es sind, die sich nicht beugen kénnen.

Eine Palme, die gerade nach oben wachst und deren Stamm so gerade und stark ist,
kann mit all ihrer Starke und Gite nicht mit den anderen Baumen harmonieren. Es gibt
viele gute Menschen, aber sie sind nicht harmonisch. Es gibt viele wahre Menschen, aber
ihre Wahrheit ist nicht immer tréstlich. Sie sagen die Wahrheit vielleicht wie einen
Schlag, der einem Menschen versetzt wird. Sie sind wie die Palme, gerade und recht-

schaffen, aber gleichzeitig unharmonisch.



Gatheka 20: Sufi-Mystik, VI: 66

Ein harmonischer Mensch hingegen kann sich beugen, ist biegsam und kann anderen
begegnen. Zweifellos muss man, um zu harmonisieren, Opfer bringen; man muss sich
Leuten beugen, denen man sich nicht beugen mdchte. Man muss biegsamer sein, als
man von Natur aus ist, und man muss kllger sein, als man wirklich ist. All diese Bem-
hungen werden jedoch nicht erfolgreich sein, wenn man sich nicht anstrengt und nicht

erkennt, dass Harmonie das Wichtigste im Leben ist.

Warum misst ein Mystiker der Harmonie so groRBe Bedeutung bei? Weil das Leben eines
Mystikers eine einzige kontinuierliche Symphonie der Musik ist, zu der jede Seele durch
ihren oder seinen besonderen Teil der Musik beitragt. Daher hangt der Erfolg vom Ideal
der Harmonie ab, dass ein Mensch hat. Nur sehr wenige Menschen auf der Welt schen-
ken der Harmonie Aufmerksambkeit. Sie wissen nicht, dass es ohne sie keine Chance auf
Glick gibt. Nur die harmonischen Menschen kdénnen glicklich sein und Glick erfahren.
Ansonsten ist es schwer, in der Welt Gliick zu finden. Der Kdmpfer hat keinen Frieden;
denn der Kampf wird immer weiter zunehmen. Es ist der Friedensstifter, der gesegnet
ist. Um Frieden zu schaffen, muss man zweifellos mit sich selbst kampfen, um mit ande-

ren Frieden schlieRen zu kénnen.

Unabhdngig von der Ausbildung, der Stellung im Leben oder der Menge an Besitz kann
nichts Frieden bringen, wenn im Leben und im Herzen eines Menschen etwas fehlt.
Denkt daran, wie wertvoll es ware, wenn man wiisste, wie wichtig es ist, Harmonie zu

erschaffen. Dies ist das Wichtigste im Leben, in allem, was man denkt und tut.



Gatheka 21: Sufi-Mystik, VII: 67

Gatheka 21: Sufi-Mystik, VII:

Menschliche Handlungen werden gottlich

Es gibt bestimmte Handlungen, wie Essen, Trinken, Sitzen und Gehen, die sich nicht von
denen der Tiere unterscheiden. Wenn man also in seinen Handlungen nichts zeigen kann,
was bei Tieren nicht zu finden ist, dann ist man noch nicht zur menschlichen Natur er-
wacht. Kann jeder etwas von den Eigenschaften eines Menschen zeigen? Man kdnnte

fragen: Welche sind das?

Hinter den Handlungen wie Essen, Trinken, Sitzen und Schlafen steht ein Licht, das sie
leitet; ein und dieselbe Handlung kann fiir die menschliche Natur charakteristisch wer-
den. Wenn man beispielsweise meint, man diirfe einen anderen beim Gehen nicht
schubsen, oder sich entschuldigt, zeigt man eine andere Tendenz als ein Tier. Tiere mus-
sen sich aneinander reiben, wahrend ein Mensch zeigt, dass er das nicht tun wird. Tiere
gehen aneinander vorbei und zeigen statt sich zu verbeugen ihre Horner und griien mit

einem Heulen. Menschen werden sich anders verhalten.

Zu den besonderen Eigenschaften eines menschlichen Wesens zahlen Riicksichtnahme,
Feinheit, Geduld und Bedachtsamkeit. Wenn man diese Eigenschaften verinnerlicht hat,
fUhrt das zur Praxis der Selbstaufopferung, die zu gottlichem Handeln fihrt. Opfert man
seine Zeit und seinen Vorteil im Leben fiir einen anderen, den man liebt, respektiert und
verehrt, so erhebt dieses Opfer einen liber den Standard eines gewdhnlichen Menschen.
Das ist die gottliche Natur, die nicht menschlich ist, weil der Mensch anfangt wie Gott
zu denken, und weil seine Handlungen immer gottlicher werden, bis sie zu Handlungen
Gottes werden. Dieser Mensch ist grof3er als jemand, der nur an Gott glaubt, denn sein

eigenes Handeln ist zum Handeln Gottes geworden.

Die erwachte Seele sieht alle Taten erwachsener Menschen als die Taten der Kinder des
einen Vaters und der einen Mutter. Die erwachte Seele sieht sie an, wie der Vater/die
Mutter alle Menschen auf der Erde ansehen wiirde, ohne daran zu denken, dass sie
Deutsche oder Engldander oder Franzosen sind. Sie sind ihm oder ihr gleichermaRen lieb.
Die erwachte Seele blickt auf alle, voller Vergebung, nicht nur fiir diejenigen, die es ver-

dienen, sondern auch fiir alle anderen. Die erwachte Seele versteht nicht nur diejenigen,



Gatheka 21: Sufi-Mystik, VII: 68

die es verdienen, sondern auch diejenigen, die es nicht verdienen, weil sie das Wirken

hinter allem versteht.

Wenn man das Gute in jedem und allem sieht, beginnt man, jenes gottliche Licht zu
entwickeln, das sich auf das Leben ausbreitet und das gesamte Leben zu einem Schau-
platz gottlicher Erhabenheit macht. Was der Mystiker im Leben entwickelt, ist eine brei-
tere Sichtweise, und diese breitere Sichtweise verandert das eigene Handeln. Man ent-
wickelt in sich eine Sichtweise, die man eine gottliche Sichtweise nennen kénnte. Man
kann dies nur als gottlichen Standpunkt bezeichnen. Der Mensch erhebt sich in einen
Zustand, in dem er splirt, dass alles, was ihm widerfahrt, von Gott kommt. Er splirt, dass
er, wenn er richtig oder falsch handelt, Gott das Unrecht zufiigt. Einmal in diesem Zu-
stand angekommen, ist dies die wahre Religion. Es kann keine bessere Religion geben

als diese, die Religion Gottes auf Erden.

Dies ist die Sichtweise, die einen Menschen wie Gott macht: géttlich. Man ist nachsichtig,
wenn man schlecht behandelt wird. Aber man wird sich selbst zur Rede stellen, wenn
man zufallig einen Mangel in seinem eigenen Handeln entdeckt, denn dieses Handeln

ist fur Gott.

Die Vorstellung des Mystikers von einer Gottheit ist nicht nur die eines Konigs, eines
Richters oder eines Schopfers. Die mystische Vorstellung von Gott ist der Geliebte, der
einzige Geliebte, den es gibt. Fir den Mystiker ist all die Liebe von dieser Welt wie kleine
Kinder, die mit ihren Puppen spielen und sie lieben. So lernen sie die Lektion, die sie
spater im Leben umsetzen missen, namlich sich um ihr Heim zu kiimmern. Der Mystiker
lernt diese Lektion, indem er aufrichtig ist und allen Arten von Geschopfen zugetan.
Durch diese Hingabe wird der Mystiker fiir den Geliebten erweckt, den einzigen Gelieb-

ten, dem alle Liebe geblihrt.



Gatheka 22: Die Ideale und Ziele der Sufi-Bewegung 69

Gatheka 22: Die Ideale und Ziele der Sufi-Bewegung

Das Wort Sufi selbst ist bedeutsam, denn es leitet sich von Sophos oder Sophia ab, was
Weisheit bedeutet - Weisheit nicht in dem Sinne der Alltagssprache, in der Intellekt oft
mit Weisheit verwechselt wird. Weisheit ist nicht nur Intellektualitdt, sondern auch je-
nes Wissen, das von innen kommt und sich mit Intellektualitat verbindet. Der Sufismus
war daher in keiner Periode der Geschichte eine Religion mit bestimmtem Glaubensbe-
kenntnis; sondern er war stets die Essenz jeder Religion und aller Religionen. Als er der
islamischen Welt Gbermittelt wurde, wurde er von den groBen Sufis in muslimischer
Terminologie dargestellt. Wann immer das Sufi-ldeal einem bestimmten Volk prasen-
tiert wird, um es diesem Volk verstandlich zu machen, wird es in dessen Verstandnisbe-

reich vorgetragen.

Sufismus ist nicht notwendigerweise ein Dogma oder eine Doktrin; er ist weder eine
Form noch eine Zeremonie. Das bedeutet jedoch nicht, dass ein Sufi keinen Gebrauch
von einer Doktrin, einem Dogma, einem Ritual oder einer Zeremonie macht. Sufis ma-
chen davon Gebrauch, sind aber frei davon. Es sind weder Dogma, Doktrin, Zeremonie
noch Ritual, die einen Sufi zu einem Sufi machen. Es ist allein die Weisheit, die das Ei-
gentum der Sufis ist; alle anderen Dinge nutzen die Sufis zu ihrem Nutzen und ihrem
Vorteil. Ein Sufi ist nicht gegen ein Glaubensbekenntnis, eine Doktrin, ein Dogma, ein
Ritual oder eine Zeremonie. AulBerdem ist ein Sufi nicht einmal gegen die Personen, die
nicht an Gott oder den Geist glauben. Denn ein Sufi hat einen groRen Respekt vor allen

Menschen.

Der Gott des Sufis ist der Gott aller, sein Ideal und sein Wesen selbst. Der Christus des
Sufis ist sein Ideal: Deshalb ist einem Sufi der Erléser von niemandem fremd. Der Sufi
sieht die Schonheit, Grofle und Vollkommenheit des Menschen in seinem Ideal. Deshalb
macht es dem Sufi nichts, wenn dieses Ideal von einer Person Buddha, von einer ande-
ren Person Krishna oder von einer weiteren Mohammed genannt wird. Die Namen ma-
chen fur den Sufi wenig Unterschied. Das Ideal des Sufis gehort weder der Geschichte
noch der Tradition; das Ideal des Sufi gehort dem heiligen Gefiihl seines oder ihres Her-
zens. Wie kénnte der Sufi also Gber die Ideale der verschiedenen Glaubensrichtungen

streiten oder sie vergleichen? Sie selbst streiten vergeblich Uber historische und



Gatheka 22: Die Ideale und Ziele der Sufi-Bewegung 70

traditionelle Standpunkte, ohne sich gegenseitig zu beeindrucken.

Die Idee des Herrn, des Herrn in der Gestalt eines jeden Menschen, ist das Ergebnis der
tiefsten Empfindung der Hingabe des Herzens. Ein solches Ideal kann nicht bestritten,
erortert oder verglichen werden. Ein Sufi ist daher der Meinung, dass es umso besser ist,
je weniger Uber dieses Thema gesprochen wird, denn der Sufi respektiert dieses eine

Ideal, das von verschiedenen Menschen mit verschiedenen Namen bezeichnet wird.

Flr einen Sufi ist das Leben, die menschliche Natur und die Natur ringsum eine Offen-
barung; alles ist eine heilige Schrift. Bedeutet das, dass ein Sufi nicht auf die heiligen
Schriften schaut, die von der Menschheit geschatzt werden? Nein. Im Gegenteil, der Sufi
halt sie fur genauso heilig wie ihre Anhanger, nur sagt der Sufi, dass alle Schriften unter-
schiedliche Interpretationen dieser einen Schrift sind, die uns standig vor Augen steht,

wie ein offenes Buch - wenn wir sie nur lesen und verstehen kénnten.

Das Objekt der Verehrung des Sufis ist die Schénheit. Nicht nur Schénheit in Form, Farbe
und Linie, sondern Schdnheit in all ihren Aspekten, vom Groben zum Feinen. Die Moral
des Sufis ist das Verstandnis von Harmonie: Wie kann man mit seiner Seele harmonieren
und wie kann man mit seinen Mitmenschen harmonieren. Anstatt eine Handlung als
Stiinde und eine andere als Tugend zu bezeichnen, anstatt tGber das Richtige und Falsche
bestimmter Handlungen zu streiten, schult der Sufi wie ein Musiker sein Ohr, um zu er-

kennen, was in einem selbst und im Umgang mit anderen harmonisch ist und was nicht.

Durch diese kontinuierliche Entwicklung des Verstandnisses fiir das Gesetz der Harmo-
nie entsteht im Sufi jene Glte, die er oder sie als gottlich bezeichnet. Harmonie ist das
Zeichen des Lebens. Was ist Leben? Leben kann in poetischen Worten als Liebe bezeich-
net werden. Das lieblose Herz mag alle Religion und alles Wissen haben, aber es ist tot.
Wie die Bibel sagt: ,Gott ist Liebe”. Gott ist im Herzen eines jeden Menschen, und das
Herz eines jeden Menschen ist der hochste Himmel. Wenn dieses Herz durch die Abwe-
senheit von Liebe verschlossen ist, dann ist Gott verschlossen. Wenn dieses Herz offen

ist, ist Gott offen, und man ist von diesem Zeitpunkt an lebendig.

Im Handeln ist das Gewissen der Leitfaden flr einen Sufi, und er sucht standig nach



Gatheka 22: Die Ideale und Ziele der Sufi-Bewegung 71

Gerechtigkeit. Zweifellos unterscheidet sich die Art und Weise, wie ein Sufi nach Gerech-
tigkeit sucht, von der Art und Weise, wie es jeder andere tut. Jeder priift, ob eine andere
Person ihn gerecht oder ungerecht behandelt hat. Das ist die Art und Weise, wie jede
Seele nach Gerechtigkeit sucht, obwohl dies die Seele weit von der wahren Gerechtig-
keit entfernt. Ein Sufi versteht nur eine Gerechtigkeit: ob er gerecht gewesen ist, ob er
gerecht sein kann und ob er mit seiner Handlung zufrieden sein kann. Mit diesem Sinn

fur Gerechtigkeit ist der Sufi zufrieden, und das ist sein Weg.

Was ist das hochste Ziel eines Sufis? Das hochste Ziel des Sufis ist es, die Tiefe des Lebens
zu erforschen, um den Schleier zu durchdringen, der uns das Geheimnis unseres Lebens
vorenthalt. Diese Errungenschaft betrachten Sufis als ihr grofStes Gliick; dieses Streben
ist das Streben der Sufis nach Gott; in dieser Verwirklichung erkennen die Sufis die

Wahrheit; und in dieser Wahrheit findet sie den Frieden, nach dem sich jede Seele sehnt.

Nun mochte ich in wenigen Worten die Mission und die Arbeit der Sufi-Bewegung in der
Welt erkldren. Beabsichtigen wir, die Kriege abzuschaffen? Beabsichtigen wir, die ganze
Welt zu entwaffnen? Beabsichtigen wir, die ganze Welt zu einer einzigen Nation zu ma-
chen? Beabsichtigen wir, alle Menschen zu Anhdngern einer einzigen Religion zu ma-
chen? Beabsichtigen wir, alle Menschen spirituell zu machen? Versuchen wir, alle Men-

schen weise zu machen?

Wir waren die ersten, die uns selbst eine solche AnmalBung vorwerfen wiirden. Die Welt
ist, wie sie ist. Alle verschiedenen Institutionen und Bewegungen arbeiten auf die Art
und Weise, die sie fiir die Menschheit fir am besten halten. Unsere Arbeit ist ein be-
scheidener Dienst an Gott und die Menschheit: Wir rufen unsere Freunde zu einer rich-
tigen Einstellung auf, eine Einstellung, die ganz unterschiedliche Ergebnisse hervorbrin-
gen wird. Aber wir arbeiten nicht fur ein bestimmtes Ergebnis; sondern fiir die Sache,
die Ergebnisse bringen wird. Selbst wenn es bessere Ergebnisse gibe, ohne eine Ande-

rung der Einstellung waren diese nicht von Dauer.

Deshalb zwingen wir den Menschen keine Doktrinen, Dogmen oder Prinzipien auf. Un-

sere Arbeit besteht lediglich darin, die Haltung zu vermitteln, die eine natirliche Haltung



Gatheka 22: Die Ideale und Ziele der Sufi-Bewegung 72

ist und die jede Seele in ihrer Tiefe sucht, weil sie der menschlichen Natur nicht fremd

ist.

Die Sufi-Bewegung ist eine Gruppe von Freundinnen und Freunden, die verschiedenen
Religionen, verschiedenen Nationen und verschiedenen Ethnien angehoéren und die sich
in Weisheit und Verstandnis zusammengeschlossen haben, um in dieser Zeit zu dienen.
Die einzige Quelle des Schutzes, aus der wir die Energie und den Mut schopfen, ist diese

eine Quelle, die Quelle, in deren Dienst wir unser Leben stellen.



Gatheka 23: Arbeiten fir die Sufi-Botschaft 73

Gatheka 23: Arbeiten fiir die Sufi-Botschaft

Sufismus ist im Sinne des Wortes Weisheit; Weisheit ist ein Wissen, das sowohl von in-
nen als auch von auBen erworben wird. Der Sufismus ist weder nur ein intuitives Wissen,
noch ist er nur ein Wissen, das aus dem Leben in der AuRenwelt erworben wurde. Der
Sufismus an sich ist keine Religion und auch keine Sekte im Sinne einer bestimmten oder
eindeutigen Doktrin. Es gibt keine bessere Erklarung fiir den Sufismus, als zu sagen, dass
jeder Mensch, der ein Wissen Uber das Leben im AuBen und im Innen hat, ein Sufi ist.
Daher hat es in keiner Periode der Weltgeschichte einen Begriinder oder einen Vertreter

des Sufismus gegeben; dennoch hat der Sufismus immer existiert.

Soweit wir es zurlickverfolgen kdnnen, gab es seit der Zeit Abrahams esoterische Schu-
len, von denen viele als Sufi-Schulen bezeichnet wurden. Die Sufi-Schulen in Arabien
hatten eine eher metaphysische arabische Kultur, die Sufi-Schulen in Persien entwickel-
ten den literarischen Aspekt und die Sufi-Schulen in Indien entwickelten die meditativen
Fahigkeiten. Aber die Wahrheit und das Ideal sind als zentrales Thema des Sufismus in
all diesen Schulen dasselbe geblieben. Die verschiedenen Schulen haben unterschiedli-
che Namen, werden aber alle als Sufi-Schulen bezeichnet. Diese Schulen existieren auch
heute noch, und es wire keine Ubertreibung zu sagen, dass es Millionen von Seelen

verschiedener Religionen gibt, die von der Weisheit dieser Schulen profitieren.

Zweifellos hat jede Schule ihre eigene Methode, und jede Methode ist von der Persén-
lichkeit ihres Leiters oder ihrer Leiterin gepragt. Es gibt Schulen von Derwischen und
Schulen von Fakiren; es gibt Schulen von Salik, die moralische Kultur mit philosophischer

Wahrheit lehren. Und hier aber endet der Bericht tber die alte Geschichte des Sufismus.

Unsere Bewegung besteht aus Mitgliedern verschiedener Nationen und verschiedener
Ethnien, die sich im Ideal der Weisheit vereinen. Die Weisheit gehort keiner bestimmten
Religion oder Ethnie; sondern der gesamten Menschheit. Sie ist ein gottliches Gut, das
alle gemeinsam geerbt haben. In dieser Erkenntnis vereinen wir uns trotz unterschiedli-
cher Nationalititen, Ethnien, Uberzeugungen und Glaubensrichtungen und arbeiten fiir

die Menschheit im Ideal der Weisheit.



Gatheka 23: Arbeiten fir die Sufi-Botschaft 74

Unsere Tatigkeit umfasst drei Aspekte. Ein Aspekt unserer Tatigkeit ist das, was wir den
Sufi-Orden nennen, in den ein Mitglied durch Initiation aufgenommen wird. Zu welcher
Schule gehoren wir durch diese Einweihung? Wir gehéren der internationalen Schule
des Sufi-Ordens an. Welche Methode ist das? Die Sufis der alten Zeit brachten der mus-
limischen Welt Weisheit und prasentierten diese Weisheit in muslimischer Terminologie.
Unsere Schule von heute hat ein breiteres Arbeitsfeld und stellt ihre Methode den An-
hangern aller Religionen vor, auch denen, die vielleicht keine Religion haben, sowohl
den spirituellen als auch den materiellen Menschen. Das Feld, in dem die esoterische
Schule des Sufi-Ordens ihre Methode prasentiert, ist daher notwendigerweise anders

und unterscheidet sich hiervon.

Die Vertreter dieser Schule und die Eingeweihten haben daher eine allgemeinere Vor-
stellung vom Sufismus als diejenigen, die einer speziellen Schule angehdéren und eine
bestimmte Vorstellung von diesem speziellen Bereich haben. Man sollte sich daher auch
nicht wundern, wenn sich eines der eingeweihten Mitglieder des Sufi-Ordens als umfas-
sender erweist als ein Mitglied einer anderen Schule der Sufis, die nur einen Teilbereich
des Sufismus abdeckt. Sie werden jedoch feststellen, dass das zentrale Thema dasselbe
ist. Das habe ich nicht gesagt, damit wir auf unsere Weite stolz sein kénnen, sondern
nur, damit wir in unserem Leben versuchen, dieses Ideal aufrechtzuerhalten und nicht
hinter diese breitere Sichtweise und dieses weite Ideal zuriickzufallen. Das Leben auf
der Erde hat die Tendenz, uns eng zu machen, deshalb miissen wir wissen, dass wir auf

unserem gesamten spirituellen Weg einen standigen Kampf zu fihren haben.

Der zweite Teil unserer Arbeit ist die Universelle Gottesverehrung. Zweifelsohne ist die
Religion ein Thema, das man nur ungern beriihrt. Je weniger dartiber gesprochen wird,
desto besser. Doch niemand kann mit Nahrung und ohne Wasser leben, und ebenso
wenig kann jemand nur mit einem esoterischen Ideal und ohne eine Religion leben.
Wenn jemand sagt: ,Ich will nur im esoterischen Ideal und ohne die duBere Religion
leben”, dann kann er genausogut sagen: ,Ich will in meiner Seele leben und mir meines

Korpers nicht bewusst sein.”

Neben der Bereitstellung einer Religion, die dazu bestimmt ist, die Religion von heute



Gatheka 23: Arbeiten fir die Sufi-Botschaft 75

zu sein, besteht das groBe Werk dieser Tatigkeit darin, die Moglichkeit zu schaffen, dass
Menschen verschiedener Religionen gemeinsam Gottesdienste feiern kénnen, denn alle
beten den einen Gott an. Wie grol3 die Moglichkeit des Widerspruchs auch sein mag
(und jedes gute Werk wird auf Widerstand stoBen), so wird doch jeder, der einen klaren
Verstand und ein gerechtes und reines Gewissen hat, die zugrunde liegende Idee sicher-

lich beflirworten.

Die dritte Idee ist nun die Bruder- und Schwesternschaft. Das Bedirfnis danach kann
niemand leugnen, der bei klarem Verstand ist, und wer es leugnet, weill nicht, was er
oder sie leugnet. Je mehr man das Leben in seinem tieferen Sinn studiert, desto mehr
erkennt man, dass die ganze Weisheit in der Idee der Bruder-und Schwesternschaft zu-

sammengefasst ist.

Neben den drei besonderen Arbeiten, fiir die wir uns einsetzen, ist unsere Arbeit die
Botschaft. Sie ist kein von Menschen gemachtes Werk; sondern von Gott bestimmt.
Wenn die Mureeds voranschreiten, wird das Einzige was sich mit ihrem Voranschreiten

entwickeln wird, das echte Zeugnis der géttlichen Hand hinter allem sein.

Ich habe mich engagiert, nachdem ich den Ruf erhalten hatte, ohne dass mich auf die-
sem Weg irgendetwas oder jemand ermutigt hatte. Es gibt keine Worte, die erklaren
kénnen, wie ich in dieser Welt der Verdanderungen und Schwierigkeiten meinen Weg
gemacht habe. Aber gleichzeitig hatte ich diese standige Stimme in mir. Das war der
einzige Trost, den ich hatte, ohne jede Ermutigung, die mir die dullere Welt hatte bieten

kénnen.

Jetzt beginnen wir, die Beweise fir ihre Gultigkeit zu sehen. Wenn es neunundneunzig
Dinge gibt, die euch entmutigen, so gibt es jetzt doch eines, das euch ermutigt. Denkt
an euren Murshid, der einen Weg bahnte, als es nichts gab um ihn zu ermutigen, son-
dern nur Entmutigung. Wenn ihr den Lehren, der Fiihrung und den Ratschlagen eures
Murshids glaubt, kdnnt ihr sicherlich darauf vertrauen, dass es nicht einmal zehn Jahre

dauern wird, bis ihr seht, wie dieses Phanomen Wirklichkeit wird.



Gatheka 23: Arbeiten fir die Sufi-Botschaft 76

Esist nichtich, der spricht, es ist die Sphare! Die Sphare spricht standig von der Botschaft.
Es ist die Antwort Gottes an die Menschheit. Ob da fiinf oder flinftausend oder fiinf
Millionen Seelen an meiner Seite stiinden, oder ob ich alleinstiinde, ich wiirde dasselbe
sagen und dieselbe Hoffnung hegen. Ich schatze die Hingabe und das Vertrauen meiner
Mureeds in einer Zeit, in der wir so wenige sind. Es ist wertvoller, wenn wir arm sind und
keine Guter dieser Welt haben, uns aber gemeinsam bemiihen der Menschheit zu die-

nen, Hand in Hand.

Man wird sehen, dass unsere aufrichtige Antwort auf den gottlichen Ruf erfolgreicher
sein wird, als die Antwort, wenn wir alle Mittel der Welt zur Verfiigung hatten. Ich
mochte, dass meine Mureeds sich ihrer Verantwortung bewusst sind, dass sie sich durch
nichts entmutigen lassen und dass sie sich gerade deshalb starker fiihlen, weil wir zah-
lenmaRBig klein sind. Denkt daran, dass Einigkeit Starke bedeutet, und dass die Arbeit fir

die Einheit der Welt eine noch groRRere Starke ist.



Gatheka 24: Das Bediirfnis der Menschheit in der heutigen Zeit 77

Gatheka 24: Das Bediirfnis der Menschheit in der heutigen Zeit

Die Botschaft der Sufi-Bewegung ist ein Aufruf an die Menschheit im Allgemeinen, sich
in einer Weltverwandtschaft jenseits der Grenzen von Kaste, Glaube, Ethnie, Nation
oder Religion zu vereinen. Die Sufi-Bewegung hat kein besonderes Glaubensbekenntnis,
kein Dogma und keine Doktrin. Ihre Philosophie lehrt Toleranz gegeniiber allen, Ver-
standnis fir alles, wodurch das Mitgefuhl fiireinander geweckt wird, und die Erkenntnis,

dass das Wohlergehen eines jeden vom Wohlergehen aller abhangt.

Die Stimme Gottes hat die Menschheit immer gewarnt und durch die géttliche Botschaft
geleitet, die von den Propheten und Reformern aller Zeitalter gegeben wurde, die als
Antwort auf die Bedirfnisse der Menschheit kamen. Jede Religion, in welcher Epoche
sie auch immer gegeben und von den Menschen akzeptiert wurde, war eine Antwort
auf den Schrei der Menschheit. Wie der Regen aus den Wolken fallt, der von den Be-
dirfnissen der Pflanzen und Baume angezogen wird, so hat die gottliche Botschaft im-

mer auf die Sehnsucht der Seelen geantwortet, die nach Flihrung suchen.

Die Kampfe, die im Laufe der Jahrhunderte ausgefochten wurden, sind hauptsachlich
durch religiose Differenzen verursacht worden. Das wahre religidse Ideal hat als Haupt-
ziel die Harmonisierung der Menschheit in der Einheit Gottes. Es ist jedoch immer wie-
der vorgekommen, dass religiose Autoritdaten die Religion flr selbstsiichtige Zwecke
missbraucht und dadurch ihren Zweck zerstoért haben, indem sie die Form der Religion,
die eine lebendige Quelle des unsterblichen Lebens fiir die Seelen war, in eine stagnie-

rende, tote Form verwandelt haben.

In der jlingsten Zeit haben der zunehmende Materialismus und der Gbermachtige kom-
merzielle Einfluss, der das Herz der Menschheit vor der Wahrheit verschleiert, die
grofSte Not verursacht. Trotz des groRen Fortschritts der modernen Zivilisation beginnen
die Menschen heute zu zweifeln, ob die Menschheit wirklich Fortschritte macht. Tat-
sachlich gibt es jedoch keinen Zweifel daran, dass die Menschheit Fortschritte macht.
Der Beweis hierfur sind all die wunderbaren Phanomene in Form erstaunlicher wissen-
schaftlicher Errungenschaften. Doch all diese Erfindungen haben auch dazu beigetragen,

die groRte Katastrophe in der Weltgeschichte herbeizufiihren: einen Krieg, der zahllose



Gatheka 24: Das Bediirfnis der Menschheit in der heutigen Zeit 78

Menschenleben ausgeldscht hat, darunter auch junge Menschen, die das Erbe vieler Ge-

nerationen in sich trugen.

Trotz des Wohlstands und der verbesserten Lebensbedingungen, die man sieht, ist das
Ideal vollig abwesend. Der Geist der meisten scheint nur auf eines ausgerichtet zu sein:
den Kampf des Lebens. Millionen von Menschen sind Tag und Nacht kdrperlich und geis-
tig damit beschaftigt, Reichtiimer oder Schatze zu horten, die ihre wahre Natur darin
haben, von Hand zu Hand zu wandern. Solange sie diese besitzen, sind sie wie berauscht;
wenn sie verloren gehen, gibt es nichts mehr, woran man sich festhalten kann. Dies hat

die Menschen im Kampf um das materielle Leben noch habgieriger gemacht.

Heute gilt derjenige als am geschicktesten, der am besten in der Lage ist, seine eigenen
Interessen bestmaoglich zu wahren. Dasselbe gilt fiir die Nationen: jede arbeitet fir ihr
eigenes Interesse. In jeder Nation wird nicht diejenige Person bewundert, der das Wohl
der Menschheit am Herzen liegt, sondern diejenige, die ausschliel$lich fiir die Interessen
ihrer Partei, Gemeinschaft oder Nation eintritt. Patriotismus kann nur dann eine Tugend
sein, wenn er als Sprungbrett zur universellen Briider- und Schwesternschaft dient. Er
kann nur dann gerechtfertigt sein, wenn er als Mittel zur Erhaltung der Krafte eingesetzt
wird, um fiir das Wohl aller zu arbeiten. Heutzutage ist der Patriotismus jedoch zu einem
Schloss fiir das Herz geworden, sodass kein Fremder - nur die eigenen Leute - in ein Land

gelassen werden dirfen.

Was in der modernen Erziehung, in der Kunst und Wissenschaft sowie im gesellschaftli-
chen, politischen und wirtschaftlichen Leben fehlt, ist das Ideal. Das Ideal ist das Ge-
heimnis des Himmels und der Erde, und das Geheimnis, das sich hinter der Menschheit
und Gott verbirgt. Ohne das Ideal ist der Mensch mit allem, was er in der objektiven
Welt besitzt, arm; diese Armut fiihrt zu Irritationen, Konflikten und Unstimmigkeiten

und damit zu Kriegen und Katastrophen aller Art.

Die grofSte Notwendigkeit fiir die Menschheit besteht heute darin, die menschliche Per-
sonlichkeit zu erforschen, um die innewohnende Inspiration und Kraft zu entdecken und

darauf die gesamte Struktur des Lebens aufzubauen. Das Leben besteht nicht nur darin,



Gatheka 24: Das Bediirfnis der Menschheit in der heutigen Zeit 79

zu leben, sondern auch darin, sich zu veredeln und jene Vollkommenbheit zu erreichen,

die der angeborenen Sehnsucht der Seele entspricht.

Die Losung der Probleme unserer Zeit besteht darin, das Bewusstsein der Menschheit

fur die Gottlichkeit des Menschen zu wecken.

Der Grundton aller Religionen ist die Erkenntnis des einen Lebens, die in dem Gedanken
der Einheit gipfelt. Die Bemihungen der Sufi-Bewegung sind darauf gerichtet, die

Menschheit zu diesem Bewusstsein zu erheben.



Gatheka 25: Die Pflichten eines Mureeds 80

Gatheka 25: Die Pflichten eines Mureeds

Was ist diese Einweihung? Sie ist ein heiliges Vertrauen, das der Murshid dem Mureed
gibt, und ein Vertrauen, das der Mureed dem Murshid gibt. Ab dem Moment der Ein-
weihung sollte es keine Mauer mehr geben. Wenn es eine Mauer gibt, dann ist die Ein-
weihung nicht langer eine Einweihung. Wenn die Mauer zwischen Mureed und Murshid
beseitigt ist, dann wird der nachste Schritt die Beseitigung der Mauer zwischen Gott und

dem Gottesanbeter sein.

AulRerdem ist der Sufi-Orden ein mystischer Orden, und es gibt bestimmte Gedanken
und Uberlegungen, die beachtet werden sollten. Erstens: Wenn ein bestimmtes Ge-
heimnis einmal anvertraut wurde, muss es als das geheimste und heiligste Vertrauen
bewahrt werden. Zweitens: Nehmt alle Lehren, sei es eine bittere oder eine siile Arznei,
zum Patienten. Alles, auch die Erleuchtung, hat seine Zeit; wirklicher Fortschritt hdngt

von der Geduld des Schiilers ab, zusammen mit seinem Eifer, voranzugehen.

Ghazzali, der groRe Sufi, sagt: ,,Auf dem spirituellen Weg zu reisen, ist wie einen Pfeil
abzuschiellen, ohne zu wissen, wohin er gehen und was er treffen wird.” Der Weg der
Einweihung ist ein Weg der Prifungen: die Prifung durch den Initiator, die Prifung
durch Gott, die Prifung durch das Selbst und die Priifung durch die Welt. Diese Prifun-
gen zu bestehen, ist das Zeichen fir den wirklichen Fortschritt des Mureeds; wer diesen

Prifungen nicht nachkommt, verschwendet seine Zeit.

Der Sufi-Orden und die Weltordnung selbst implizieren bestimmte Grade von Initiatoren
des Pir-o-Murshid, und sie miissen als diejenigen angesehen und respektiert werden,
die bereits weitergegangen sind. Dieses Gesetz ist nicht anders als das Gesetz der Natur
und des Lebens. Ein Kind, das seinen Eltern gegenulber respektlos ist, wird dasselbe von
seinen eigenen Kindern erfahren. Ein Soldat, der sich unter dem Hauptmann oder
Oberst nicht an die Disziplin halt, wird die gleiche Erfahrung machen, wenn er selbst
Hauptmann oder Oberst ist. Wird man jemals diesen Stand erreichen, wenn man nicht
beachtet hat, was beachtet werden sollte? Diejenigen, die in irgendeiner Richtung am
weitesten gegangen sind - in der Musik, in der Poesie, im Denken und in der Philosophie

- sind immer bescheidenen geblieben und haben bei jedem Schritt diejenigen begriiRt,



Gatheka 25: Die Pflichten eines Mureeds 81

die bereits weiter vorangegangen sind.

Es gibt drei Stufen, die ein Schiiler, ein Mureed, auf dem spirituellen Weg durchlaufen
muss. Die erste Stufe ist die Empfanglichkeit: alles, was gegeben wird, anzunehmen,
ohne zu sagen: ,, Das nehme ich und das nehme ich nicht.” Die nachste Stufe ist die As-
similation. Die dritte Stufe ist, es in den Verstand zu bringen und den Verstand den Hin-
tergrund der Dinge sehen zu lassen, aber erst nach der Assimilation. Wer bewusst und
sicher durch diese drei Stufen geht - Empfanglichkeit, Assimilation und reifliche Uberle-

gung - wird ein erfolgreicher Mureed auf dem Pfad sein.

Auch wenn an der Oberflache eine Form von Hierarchie auftauchen mag, fihrt die Sufi-
Botschaft zu wahrer Demokratie. Denn sie verspricht jeder Seele das Ziel, nach dem sich
jede Seele sehnt. Der Sufi glaubt, dass der gottliche Funke in jeder Seele ist. Das ist es,
was Demokratie ausmacht. Wenn man vorwartsschreitet, mit Vertrauen und Zuversicht
in Gott, in den Murshid und in den goéttlichen Funken im eigenen Herzen, ist einem der

Erfolg im Leben sicher.



Gatheka 26: Der Weg der Schiilerschaft 82

Gatheka 26: Der Weg der Schiilerschaft

Man fragt sich, besonders im westlichen Teil der Welt, was der Weg der Schiilerschaft
wirklich ist. Schilerschaft war der Weg derer, die Christus und allen anderen Lehrern
folgten, doch die moderne Art des Denkens hat durch seinen neuen Einfluss einen gro-
Ben Teil des Ideals, das in der Vergangenheit existierte, verdrangt. Nicht nur das Ideal
der Schiilerschaft, sondern auch das Ideal der Mutter- und Vaterschaft und das Ideal des
Alters scheinen weniger verstanden zu werden. Die Folge dieses Wandels des Weltbildes
hat unbewusst so stark gewirkt, dass wir heute eine Welt im Konflikt vorfinden. Die Kon-
flikte zwischen den Nationen, zwischen den Klassen sowie die Konflikte in der Gesell-
schaft und im hauslichen Leben sind alle auf ein und dieselbe Ursache zuriickzufuhren.
Wenn mich jemand fragt: ,Was ist der Grund fir die Unruhen in der Welt von heute?”,

so kann ich die Antwort in einem Satz zusammenfassen: ,Der Mangel an Idealen. ,,

Der Weg der Schulerschaft war in der Vergangenheit eine Lektion, die gegeben wurde
um sie in allen Lebensbereichen anzuwenden. Man ist nicht nur sein Korper, sondern
man ist auch seine Seele. Die Seele wird nicht mit der Geburt eines Kindes geboren,
sondern in dem Moment, in dem die Riicksichtnahme geboren wird. Man zeigt seine
Seele durch seine Fahigkeit zur Riicksichtnahme. Manche sind schon als Kinder rick-
sichtsvoll, wahrend andere vielleicht ihr ganzes Leben lang nicht zur Ricksichtnahme

erwachen.

Die Menschen sagen, dass die Liebe gottlich ist. Ja, die Liebe ist gottlich, doch der gott-
liche Ausdruck der Liebe ist die Riicksichtnahme. Es ware nicht ganz falsch zu sagen, dass
Liebe ohne Riicksichtnahme nicht vollstandig goéttlich ist. Liebe, die keine Ricksicht
nimmt, verliert ihren Duft. Intelligenz ist nicht Riicksichtnahme. Das Gleichgewicht von
Liebe und Intelligenz bringt Riicksichtnahme hervor. Kinder, die riicksichtsvoll sind, sind
fur ihre Eltern wertvoller als Juwelen. Riicksichtsvolle Menschen, Freunde und alle, mit

denen wir in Kontakt kommen und die riicksichtsvoll sind, sind sehr wertvoll.

Deshalb wird die von den spirituellen Lehrern erteilte Lektion der Riicksichtnahme auch
als Weg der Schiilerschaft bezeichnet. Die groRen Lehrer haben nicht die Schilerschaft,

die Hingabe oder den Respekt der Schiler fir sich selbst gewollt. Wenn ein Lehrer so



Gatheka 26: Der Weg der Schiilerschaft 83

etwas erwarten wiirde, kdnnte er oder sie kein Lehrer sein. Wie kdnnte ein spiritueller
Lehrer von der Achtung, der Hingabe oder der Riicksichtnahme seiner Schiiler abhangig
sein? Der Lehrer muss dariiberstehen, um Uber ihnen zu stehen. Vielmehr wird es zu

ihrem eigenen Vorteil gelehrt, als eine Eigenschaft, die es zu kultivieren gilt.

Bis heute gibt es in Indien einen Brauch, den ich selbst in meiner Jugend erlebt habe. Als
ich in die Schule kam, um von einem Lehrer das ABC zu lernen, war das Erste, was meine
Eltern mir beibrachten, Respekt, Riicksichthnahme und eine wohlwollende Einstellung
gegenlber dem Lehrer. Das moderne Kind, das in die Schule geht, denkt, der Lehrer sei
dazu da, eine bestimmte Aufgabe zu erfiillen. Das Kind kennt den Lehrer nicht, der Leh-
rer kennt das Kind nicht. Wenn die Kinder nach Hause kommen, verhalten sie sich ihren

Eltern gegeniiber genauso wie in der Schule.

Meistens wachsen Kinder in dem Glauben auf, dass all die Aufmerksamkeit, die ihnen
ihre Eltern schenken, Teil der elterlichen Pflicht ist. Sie denken: ,Wenn ich einmal grof$
bin, werde ich es ihnen vielleicht zuriickzahlen.” In der Vergangenheit herrschte eine
andere Vorstellung. Der Prophet Mohammed beispielsweise lehrte seine Schiiler, dass
die grofSte Schuld, die jeder Mensch zu begleichen hat, bei seiner oder ihrer Mutter liegt.
Wenn man wollte, dass einem die Siinden vergeben werden wiirden, miisse man im
Leben so handeln, dass die Mutter vor ihrem Tod sagen wiirde: ,Ich habe dir die Schuld
vergeben.” Es gab nichts - weder Geld noch eine Dienstleistung -, wofiir ein Mensch
sagen sollte: ,Ich habe es bezahlt.” Nein, die Mutter muss sagen: ,Ich habe dir diese
Schuld vergeben.” Was lehrt uns dies? Es lehrt den Wert der uneigenniitzigen Liebe, die

Uber allen irdischen Leidenschaften steht.

Wir fragen uns nach dem Zweck, warum wir auf die Erde gekommen sind. Warum sind
wir menschliche Wesen geworden? Vielleicht ware es besser gewesen, Engel zu bleiben:
Warum dieser menschliche Kérper? Die Antwort kommt den Weisen sicherlich aus dem
eigenen Herzen: Wir sind hier, um ein erfiillteres Leben zu erfahren und ganz Mensch
zu werden. Der Mensch wird vollkommen Mensch in der Riicksichtnahme. Jede Hand-
lung, die mit Riicksichtnahme getan wird, ist wertvoll, und jedes mit Bedacht gesagte

Wort ist kostbar. Das ist die gesamte Lehre von Christus. ,Selig sind die Sanftmdtigen,



Gatheka 26: Der Weg der Schiilerschaft 84

denn sie werden das Erdreich besitzen” gipfelt in dieser einen Sache: Ricksichtnahme.
Obwohl es einfach erscheint, ist es eine schwer zu lernende Lektion. Je mehr wir uns
winschen, nach diesem Ideal zu handeln, desto mehr stellen wir fest, dass wir versagen.
Je weiter wir auf dem Weg der Riicksichtnahme gehen, desto empfindlicher wird unsere

Wahrnehmung. Der kleinste Fehler tut uns leid.

Nicht jeder Mensch macht sich die Miihe, diesen Weg zu beschreiten. Nicht jeder ist
eine Pflanze: Es gibt auch viele Felsen. Sie wollen nicht riicksichtsvoll sein; sie halten es
flir zu mihsam. Natdlrlich hat der Stein keinen Schmerz; aber derjenige, der fiihlt, hat
Schmerzen. Im Fihlen liegt das Leben. Die Freude am Leben ist grof3. Selbst mit Schmer-
zen mochte man lieber ein lebendiges Wesen sein als ein Stein, denn es gibt eine Freude
am Leben und am Fiihlen, die nicht in Worte zu fassen ist. Nach unzahligen Jahrtausen-
den ist das in Steinen und Felsen vergrabene Leben im Menschen erwacht! Wenn ein
Mensch lieber ein Stein bleiben will, sollte er besser einer bleiben. Die natiirliche Nei-
gung eines jeden Menschen muss es jedoch sein, menschliche Qualitdten vollstandig zu

entwickeln.

Die erste Lektion, die ein Schiiler auf dem Pfad der Schiilerschaft lernt, heit im Sufismus
,yakin“; yakin bedeutet Vertrauen. Zuerst schenkt man dieses Vertrauen einem Men-
schen, den man als seinen Lehrer oder Lehrerin oder seinen spirituellen Flihrer betrach-

tet.

Es gibt drei Arten von Vertrauen. Ein Mensch kann teilweises Vertrauen geben, aber kein
vollstandiges. Er schwankt und denkt: ,Ja, ich habe Vertrauen, vielleicht habe ich es,
vielleicht nicht.” Diese Art von Vertrauen ist eine sehr schwierige Position. Besser ist es,
Uberhaupt kein Vertrauen zu geben. Es ist lauwarm: nicht heif, nicht kalt. Dieser Mensch
verhalt sich in allen Dingen gleich - im Geschaft und im Beruf. Er vertraut und zweifelt,
er vertraut und flrchtet sich. Dieser Mensch wandelt weder im Himmel und noch auf

der Erde, sondern zwischen beiden.

Es gibt eine zweite Art von Menschen, die dem Lehrer ihr Vertrauen schenken, aber nicht

sicher sind, was sie selbst betrifft. Sie sagen: ,Ja, ich habe mein Vertrauen gegeben”,



Gatheka 26: Der Weg der Schiilerschaft 85

aber sie sind sich nicht sicher, ob sie es auch innerlich getan haben. Diese Menschen
haben kein Vertrauen in sich selbst und sind sich ihrer selbst nicht sicher, daher ist dieses

Vertrauen wertlos.

Die dritte Person schenkt Vertrauen, weil sie sich sicher fiihlt. Allein dieses Vertrauen

kann zu Recht als yakin bezeichnet werden.

Menschen aus all diesen Kategorien waren bei Jesus Christus. Tausende von Menschen
der ersten Kategorie kamen, umringten den Meister und verlieBen ihn wieder. Es dau-
erte nur einen Moment, bis sie angezogen wurden, und nur einen Moment, bis sie ihn
wieder verlieRen. Die zweite Kategorie dauert einige Zeit an, genau wie bei einem Be-
trunkenen. Wenn die Niichternheit einsetzt, wird ihnen klar: ,,Wohin gehe ich? Nicht in
eine gute Richtung.” Glauben Sie nicht, dass die Menschen dieser Kategorie nicht den
Propheten gefolgt sind! Tausende und Abertausende folgten den Meistern und Prophe-

ten.

Aber diejenigen, die bis zum Ende der Priifung durchhielten, waren diejenigen, die, be-
vor sie dem Lehrer ihr Vertrauen schenkten, zuerst Vertrauen in ihrem Herzen hatten.
Sie sind es, die - wenn sich die Erde in Wasser verwandelte und das Wasser sich in Erde
verwandelte, wenn der Himmel auf die Erde herabkdme und die Erde sich in den Himmel
erhobe - dieselben bleiben wiirden, fest in dem Glauben, den sie zuerst hatten. In der
Schilerschaft lernt man eine Moral: Egal, welche Position man im Leben einnimmt -
Ehemann, Ehefrau, Sohn, Tochter, Diener oder Freund -, man braucht ein festes und

bestandiges Vertrauen.

Nach dem Yakin kommt eine Priifung: das Opfer - das Ideal auf dem Weg zu Gott. Der
wertvollste Besitz ist nicht zu wertvoll, in der Tat ist nichts zu grof, um es zu opfern.
Keiner der wahren Nachfolger des Propheten hielt das Leben fiir ein zu groRes Opfer,
wenn es notig war. Die Geschichte von Ali ist sehr gut bekannt.

Eines Nachts wollten Feinde den Propheten toéten; Ali wusste von dem Plan. Er erzahlte
es dem Propheten jedoch nicht, sondern versuchte, ihn dazu zu bringen, das Haus zu

verlassen. Ali selbst blieb, denn er wusste, dass die Attentater herausfinden wiirden, wo



Gatheka 26: Der Weg der Schiilerschaft 86

sich der Prophet aufhielt, wenn auch er ginge. Er schlief im Bett des Propheten, damit
die Attentater ihn finden konnten, aber er war nicht bereit, sein Leben zu verlieren,
wenn er sie bekampfen konnte. So scheiterte der Plan und die Feinde konnten weder

dem Propheten noch Ali etwas anhaben konnten.

Es gibt tausend solcher Beispiele. Die Freundschaft zwischen dem Lehrer und dem Schii-
ler oder der Schilerin wird in Gott und der Wahrheit fir immer geformt; nichts in der
Welt kann sie zerstéren. Wenn die geistige Verbindung nicht halt, wie kann dann eine
materielle Verbindung halten? Sie wird sich abnutzen, denn sie ist eine weltliche Ver-
bindung. Wenn die Spiritualitat keine Verbindung zwischen zwei Seelen herstellen kann,

was konnte dann ein so starkes Band sein, das hier und im Jenseits Bestand hatte?

Die dritte Lektion auf dem Weg der Schiilerschaft ist die Nachahmung: den Lehrer oder
die Lehrerin in seiner bzw. ihrer Haltung zu imitieren - mit einem Freund, mit einem
Feind, mit den Toren und mit den Weisen. Wenn die Schiiler so handeln, wie sie wollen,
und Lehrer so, wie sie wollen, gibt es trotz aller Opfer und Hingabe keinen Nutzen. Denkt
daran, dass keine Lehre oder Meditation so groRR und wertvoll ist wie die Nachahmung
des Lehrers auf dem Pfad der Wahrheit. In der Nachahmung des Lehrers oder der Leh-
rerin liegt das ganze Geheimnis des spirituellen Lebens verborgen. Es geht nicht nur um
die Nachahmung seines duReren Handelns, sondern auch der inneren Einstellung und

Haltung.

Die vierte Lektion, die ein Schiiler lernt, ist noch anders. Bei dieser Lektion geht es darum,
die inneren Gedanken des Lehrers nach aufSen zu wenden, bis der Schiiler seinen Lehrer
in den Weisen, in den Toren und in allen Formen erkennt, wie er ihn oder sie lehrt. Die
flinfte Lektion fiir den Schiiler besteht darin, all das, was man seinem Lehrer bisher ge-
geben hat - Hingabe, Opfer, Dienst und Respekt - allen Menschen zu geben, weil man in

allen seinen Lehrer sieht.

Manche Menschen lernen diese Lektionen vielleicht in ihrem ganzen Leben nicht, an-
dere lernen alle flnf Lektionen in kurzer Zeit. Es gibt die Geschichte eines Mannes, der

zu einem Lehrer ging und sagte: ,Ich moéchte gerne dein Schiiler sein.” Der Lehrer



Gatheka 26: Der Weg der Schiilerschaft 87

antwortete: ,Ja, ich wiirde mich sehr freuen.” Dieser Mann, der sich seiner vielen Fehler
bewusst war, war Uiberrascht, dass der Lehrer ihn so bereitwillig als seinen Schiler ak-
zeptieren wollte. Er fragte: ,Aber wissen Sie denn eigentlich, wie viele Fehler ich
habe?” Der Lehrer sagte: ,Ja, ich kenne deine Fehler schon, aber ich nehme dich trotz-

dem als meinen Schuler an.”

»Aber ich habe sehr schlechte Eigenschaften, sagte der Mann. ,Ich spiele zum Beispiel
gerne.” Der Lehrer sagte: ,,Das macht nicht viel aus.”

»lch neige dazu, manchmal zu trinken, und es gibt noch viele andere Fehler.” Der Lehrer
sagte: ,Das macht mir nichts aus.” Dann sagte er: , Ich habe all deine Fehler akzeptiert;
du musst nur eine Bedingung von deinem Lehrer akzeptieren.” ,Ja, sehr gerne! Was ist
es?” Der Lehrer sagte: ,Du darfst deine Fehler haben, aber nicht in meiner Gegenwart;

so viel Respekt musst du vor deinem Lehrer bewahren.”

Der Lehrer wusste, dass alle fliinf Aspekte der Schiilerschaft fir ihn selbstverstandlich
waren. Danach wurde er eingeweiht. Sobald der Schiiler ausging und das Bedirfnis ver-
splirte, zu spielen oder zu trinken, sah er das Gesicht seines Murshids vor sich. Als er zu
seinem Lehrer kam, fragte dieser lachelnd: ,Hast du irgendeinen Fehler begangen?“ Er
antwortete: ,0h nein, die grofRe Schwierigkeit ist, dass mein Murshid mich immer ver-

Ill

folgt, wenn ich einen meiner lblichen Fehler begehen wil

Denken Sie nicht, dass dieser Geist kultiviert werden muss; dieser Geist kann auch in
einem unschuldigen Kind gefunden werden. Neulich war ich sehr amusiert, als ein vier-
jahriges Kind auf meine Frage: ,,Warst du unartig?“ antwortete: ,Ich wiirde gerne unar-
tig sein, aber meine Gute ldasst mich nicht.” Das zeigt uns den Geist der Schiilerschaft in

uns.

Erinnern Sie sich daran, dass der Lehrer jemand ist, der selbst ein Schiiler ist. In Wirk-
lichkeit gibt es so etwas wie einen Lehrer nicht. Gott allein ist der Lehrer, wir alle sind
Schiiler und Schilerinnen. Die Lektion, die wir alle lernen missen, ist die Lektion der

Schiilerschaft; sie ist die erste und die letzte.



Gatheka 27: Gottliches Verhalten, | 88

Gatheka 27: Gottliches Verhalten, |

In den Begriffen der Sufis wird die gottliche Weise als Akhlak Allah bezeichnet. Man
denkt, spricht und handelt entsprechend der Tonhdhe, auf die die eigene Seele ge-
stimmt ist. Der hochste Ton, auf den man gestimmt werden kann, ist der gottliche Ton;
wenn man diese Tonhdhe erreicht hat, beginnt man, in allem, was man tut, die Art und
Weise Gottes auszudriicken. Was ist die Art und Weise Gottes? Es ist eine kdnigliche Art,
aber eine Art, die nicht einmal den Kénigen bekannt ist. Nur der Kénig des Himmels und
der Erde kennt sie; die auf Gott gestimmte Seele driickt sie aus. Diese Art und Weise ist
frei von Engstirnigkeit, frei von Stolz und Eitelkeit, und nicht nur schén, sondern die

Schonheit selbst, denn Gott ist schon und Gott liebt die Schonheit.

Die Seele, die auf Gott gestimmt ist, wird so schén wie Gott und beginnt, durch alles was
sie im Leben tut, die gottliche Art und Weise zum Ausdruck zu bringen. Warum ist es ein
konigliches Verhalten? Das Wort , koniglich” bezeichnet jemanden, der Macht und
Reichtum in Hulle und Fille besitzt. Eine auf Gott gestimmte Seele, vor der alle Dinge
verblassen und in deren Augen die Bedeutung der kleinen Dinge, von denen jeder
Mensch so viel halt, geringer wird, beginnt, die gottliche Art in Form von Zufriedenheit
auszudriicken. Einem gewohnlichen Menschen mag es so vorkommen, als sei dieser
Seele nichts wichtig. Kein Gewinn ist aufregend, kein Verlust ist beunruhigend. Wenn
jemand lobt, hat das keine Bedeutung; wenn jemand tadelt, ist das fiir ihn oder sie nicht
wichtig. Ehre und Beleidigung sind fir sie nur ein Spiel. Am Ende des Spiels ist weder der

Gewinn ein Gewinn, noch der Verlust ein Verlust; es war nur ein Zeitvertreib.

Man kénnte denken, was tut eine solche Person fiir andere, was niitzt sie den Menschen
um sie herum? Diese Person hat einen heilenden Einfluss auf die Menschen in ihrer Um-
gebung und erhebt die Seelen, die unter der Enge und der Begrenztheit der menschli-
chen Natur leiden. Die menschliche Natur ist nicht nur eng und begrenzt, sondern auch
toricht und tyrannisch, denn die Natur des Lebens ist berauschend. Der Rausch macht
die Menschen trunken. Was wollen betrunkene Menschen? Sie wollen ihr Getrank, und

sie denken nicht an andere.

In diesem Leben gibt es so viele Spirituosen, die man trinken kann: Reichtum,



Gatheka 27: Gottliches Verhalten, | 89

Leidenschaft, Zorn und Besitz. Es reicht nicht nur nicht, irdische Giiter zu besitzen, son-
dern man mdéchte auch diejenigen besitzen, die man vorgibt zu lieben. Auf diese Weise
erweist man sich als tyrannisch und toricht. All die Dinge dieser Welt, die man besitzt,
sind in Wirklichkeit nicht besessen; man ist von ihnen besessen, sei es Reichtum oder

Eigentum oder ein Freund oder eine Stellung oder ein Rang.

Die Seele mit gottlicher Gesinnung ist nlichtern, verglichen mit den betrunkenen Perso-
nen der Welt. Diese Niichternheit erzeugt in einem Menschen jene Reinheit, die Sufis-
mus genannt wird; durch diese Reinheit reflektiert sich das Gottliche in seiner oder ihrer

spiegelgleichen Seele.

Nichts erschreckt eine Seele, die das Gottliche reflektiert, denn sie steht (iber aller Angst.
Sie besitzt nichts, denn alle Angst ist mit Besitztum verbunden. Bedeutet das, dass man
die Welt verlasst und sein Leben in den Hohlen in den Bergen verbringt? Nicht im Ge-
ringsten. Man mag den Reichtum der ganzen Welt besitzen und das Reich des ganzen
Universums unter sich haben, aber nichts bindet einen, nichts fesselt einen und nichts

angstigt einen. Denn nur das, was einem selbst gehort, gehort einem wirklich.

Wenn deine Seele dir gehort, gehort dir alles und nichts kann dir nicht genommen wer-
den. Nur du selbst kdnntest es dir wegnehmen. Du bist dein eigener Freund und dein
eigener Feind. Es gibt also keinen Schmerz, kein Leid, keine Klage und keinen Groll mehr.

Ihr seid in Frieden, denn ihr seid zu Hause, egal ob ihr auf der Erde oder im Himmel seid.



Gatheka 28: Gottliches Verhalten, Il 90

Gatheka 28: Gottliches Verhalten, Il

Der Unterschied zwischen Gott und den Menschen besteht darin, dass Gott allwissend
ist, wahrend wir nur unsere eigenen Angelegenheiten kennen. Weil Gott allwissend ist,
liebt er alle und sein Interesse gilt allen; so ist es auch mit der gottlichen Seele. Die gott-
liche Personlichkeit, die durch die gottesfiirchtige Seele zum Ausdruck kommt, zeigt sich
im Interesse fir alle, ob sie dieser Seele bekannt oder unbekannt sind. Man interessiert
sich nicht nur fur andere, weil man ein freundliches Wesen oder einen mitfiihlenden
Geist hat. Man interessiert sich nicht fiir das Wohlergehen eines anderen Menschen,
weil es die eigene Pflicht ist, sondern weil man sich selbst in einem anderen Menschen
sieht. Deshalb sind das Leben und das Interesse eines anderen Menschen fiir die gottli-
che Seele wie das eigene. Im Schmerz eines anderen Menschen trauert die gottliche
Seele; im Gliick eines anderen Menschen freut sie sich. So vergisst die gottliche Seele,
die sich selbst fast vergessen hat, auch den restlichen Teil ihres Selbst, indem sie sich fiir

andere interessiert.

Einerseits ist es flir die gottliche Seele natirlich, sich flr andere zu interessieren. Nur
derjenige, der sich von dem, was man im gewdhnlichen Sinne des Wortes ,Ich” nennt,
befreit hat, ist in der Lage, den Zustand eines anderen zu erkennen. Manchmal weif3

man mehr als die Person selbst, so wie ein Arzt die Krankheit seines Patienten erkennt.

Die gottliche Art ist also nicht wie die der Eltern zu den Kindern, des Freundes zum ge-
liebten Freund, des Konigs zu den Dienern oder der Diener zum Herrn. Die goéttliche
Weise besteht aus allen Arten und sie ist Ausdruck jeder Form von Liebe. Wenn sie ir-
gendeine Besonderheit hat, so ist diese Besonderheit das Goéttliche! In jeder anderen
Form von Liebe und Zuneigung ist das Selbst irgendwo versteckt und verlangt nach

Wertschatzung, Gegenseitigkeit und Anerkennung.

Die gottliche Art geht Giber all dies hinaus. Sie gibt alles und verlangt keine Gegenleistung
- in welcher Form auch immer - und beweist damit das Handeln Gottes durch das

menschliche Wesen.



Gatheka 29: Unsere heilige Aufgabe: Die Botschaft 91

Gatheka 29: Unsere heilige Aufgabe: Die Botschaft

Unsere heilige Aufgabe als Mitglieder des Sufi-Ordens und als Diener der gottlichen Sa-
che besteht darin, in den Menschen um uns herum und in allen, die wir erreichen kon-
nen, erstens den Geist der Toleranz gegenliber Religion und Schrift und zweitens das
Ideal der gegenseitigen Hingabe zu wecken. Unsere nachste Aufgabe besteht darin, den
Menschen zu helfen, die Menschen anderer Nationen, Ethnien, Gemeinschaften und
Klassen zu verstehen. Damit sagen wir weder, dass alle Ethnien und Nationen eins wer-
den missen, noch dass alle Klassen eins werden missen. Wir sagen, dass es unsere hei-
ligste Pflicht ist, unabhdngig von unserer Religion, Nation, Ethnie oder Klasse, flireinan-
der zu arbeiten, im Interesse des anderen, und dies als den Dienst fiir das Gottliche zu

betrachten.

Wir mussen einen Geist der Gegenseitigkeit zwischen Menschen verschiedener Ethnien,
Nationen, Klassen und Gemeinschaften schaffen. Das Gliick, der Wohlstand und das
Wohlergehen jedes einzelnen hangen vom Gliick, dem Wohlstand und dem Wohlerge-
hen aller ab. Daruber hinaus ist das zentrale Thema der Sufi- Botschaft eine einfache
und doch hochst schwierige Sache: die Verwirklichung des Gottlichen der menschlichen
Seele in der Welt; dies wurde bisher Gibersehen, weil die Zeit noch nicht ggkommen war.
Das Wichtigste, was die Botschaft in diesem Zeitalter zu leisten hat, ist, die Verwirkli-
chung des gottlichen Funkens in jeder Seele zu erméglichen, sodass jede Seele, je nach
ihrem Entwicklungsstand, beginnen kann, den géttlichen Funken in sich selbst zu erken-

nen. Das ist die Aufgabe, die vor uns liegt.

Nun werden Sie mich fragen: ,,Was ist die Botschaft?“ Die Botschaft ist folgende: Die
gesamte Menschheit ist ein einziger Korper, und alle Nationen, Gemeinschaften und
Ethnien sind seine verschiedenen Organe. Das Gliick und Wohlergehen jedes einzelnen
von ihnen ist das Gliick und Wohlergehen des ganzen Kérpers. Wenn ein Organ leidet,
muss der ganze Korper einen Teil der Belastung ertragen. Durch diese Botschaft kann
die Menschheit beginnen, dariiber nachzudenken, dass ihr Wohlstand und ihr Wohler-
gehen nicht nur darin bestehen, sich um sich selbst zu kimmern, sondern auch darin,
sich um andere zu kiimmern. Wenn es Gegenseitigkeit, Liebe und Giite flireinander gibt,

wird eine bessere Zeit kommen.



Gatheka 29: Unsere heilige Aufgabe: Die Botschaft 92

Nun stellt sich die Frage, wie wir uns an die Arbeit machen sollen. Sie ist schwer zu be-
antworten, denn jeder hat seine eigene Art in der Welt zu arbeiten, und diese kann nicht
von anderen ibernommen werden. Es muss daran erinnert werden, dass ein grof3es Op-
fer seitens der Arbeiterinnen und Arbeiter notwendig ist. Ohne Opfer werden sie ihren
Auftrag nicht erfillen kénnen. Sie missen den Widerstand von Freunden und Bekannten
ertragen kdnnen und ein finanzielles Opfer bringen, wenn sich die Gelegenheit dazu
ergibt. Uber das Handeln hinaus muss auch viel Zeit geopfert werden. Man wird den
Wunsch nach Anerkennung opfern mussen. Die Arbeit und der Lohn der Arbeit sind die
Genugtuung, ,es geschafft zu haben”. Man wird von denjenigen behindert, die gegen
einen sind, aber auch von denen, die mit einem sympathisieren, von der Bitterkeit eini-
ger und von der Unwissenheit anderer. Wenn man sensibel ware, konnte es leicht ge-
schehen, die Arbeit an einem Tag aufzunehmen und am nachsten Tag wieder aufzuge-

ben. Es wird viel Mut erfordern, gegen alle moglichen Widerstande weiterzumachen.

AuRerdem ist ein hohes MaR an Besonnenheit erforderlich, denn ohne diese kann die
die Arbeit nicht erfolgreich sein; im Gegenteil, sie kdnnte darunter leiden. Man muss
nicht nur vor Fremden und Gegnern vorsichtig sein, sondern auch vor den Menschen,
die einem nahe stehen, und sogar vor den besten Freunden. Was vom Arbeiter in der

Sache am meisten verlangt wird, ist Besonnenheit.

Man muss leise und unauffallig arbeiten, denn diese Aufgabe kann nicht mit Trommel-
wirbeln erledigt oder bekannt gemacht werden, - dafiir gibt es andere Stromungen. Je
weniger wir bekannt sind, desto besser; denn unser Gewinn liegt darin, nicht bekannt
zu sein. Wenn wir bekannt sind, machen wir uns mehr Feinde, es ist nicht das Ziel unse-
res Lebens, bekannt zu werden. Bekanntheit ist nicht unser Lohn; sondern unser Lohn
ist es, wenn die Vorsehung es uns nur erlaubt, im Stillen zu arbeiten. Wenn niemand auf
der Welt von unserer Arbeit weil3, ist uns das egal. Es ist Gottes Werk, und Gottes Name
soll verherrlicht werden, und die Verherrlichung seines Namens ist unsere Befriedigung.
Sie dient dem Wohl der Menschheit und dem Wohlergehen der Welt. Was spielt es fir
eine Rolle, ob wir arbeiten und andere dadurch bekannt werden, oder ob wir sden und
andere die Ernte einfahren? Es ist unser Werk und unser Auftrag, zu sden und die Ernte

anderen zu Uberlassen.



Gatheka 29: Unsere heilige Aufgabe: Die Botschaft 93

Deshalb wird man Nachsicht mit denen brauchen missen, die uns und die Botschaft
verfolgen und die Dinge gegen uns sagen. Man wird viel Willensstarke brauchen, um zu
tolerieren, anstatt sich zu verteidigen. Wir sind nicht hier, um zu kampfen, zu streiten
und uns zu verteidigen. Wir sind hier, um im Stillen zu arbeiten. Wenn jemand sagt: ,,Du
hast Recht”, dann sage: ,Ja, danke.” Wenn jemand sagt: ,,Du hast Unrecht”, dann sage:
,Ja, danke.” Wenn jemand sagt: ,,Du tust Gutes”, dann sage: ,Ja, danke.” Wenn jemand
sagt: ,,Du tust Schlechtes”, dann sage: ,Ja, danke”. Das ist alles: sich nicht verteidigen.
Was nitzt das; gegen wie viele Menschen willst du dich verteidigen? Gegen wie viele
Vorwirfe willst du dich zur Wehr setzen? Gegen eine Person, gegen zwanzig Personen?
Wenn du denen Rede und Antwort stehst, die dich beschuldigen, wann wirst du dann
deine Arbeit tun? Es muss im Stillen geschehen; niemand braucht zu wissen, dass du es

tust, und die Befriedigung darf nur in der Erfillung unserer heiligen Aufgabe liegen.

Ich habe euch das gesagt, um die Dinge klar und einfach zu machen. Ware es ein
menschliches Unternehmen, kdnnte es Zweifel darangeben, ob es vollendet wird oder
nicht. Es muss vollbracht werden, und es wird vollbracht werden. Wir, die wir das Privi-
leg haben, der Sache zu dienen, kénnten genauso gut einen leichteren Weg finden, ei-
nen besseren Weg, anstatt einen Weg der Schwierigkeiten zu beschreiten. GréRe liegt
in der Demut, Weisheit in der Bescheidenheit, Erfolg in der Aufopferung und Wahrheit
in der Stille. Deshalb ist die beste Art, die Arbeit zu tun, alles zu tun, was wir kbnnen, sie

griindlich zu tun, sie mit ganzem Herzen zu tun und sie in aller Stille zu tun.



Gatheka 30: Sufi-Einweihung 94

Gatheka 30: Sufi-Einweihung

Das Wort Initiation wird sehr oft missverstanden. Viele denken, es sei die Einweihung in
einen Geheimbund, oder dass es sich um einen experimentellen Versuch oder irgendein
Phdanomen handelt. Da es keinen anderen Ausdruck gibt, habe ich der Einfachheit halber
das Wort Einweihung verwendet. In der Sufi- Sprache wird die Initiation Bayat genannt.
Zweifellos ist in dem Wort Initiation auch ein gewisses Mysterium enthalten, denn die
Bedeutung des Wortes legt nahe, eine Initiative zu ergreifen, voranzuschreiten oder vor-

wartszugehen.

Ist es fur jede Seele wiinschenswert, eine Einweihung zu erhalten? Da das Wort Einwei-
hung ,vorwarts gehen” bedeutet, lautet die Antwort: Fortschritt ist Leben und Stillstand
ist Tod. Unabhangig von unserer Entwicklungsstufe ist es daher immer ratsam, zu ver-
suchen voranzuschreiten, sei es in der Wirtschaft oder im Beruf, im gesellschaftlichen

oder politischen Leben, im religiosen oder im spirituellen Bereich.

Zweifellos besteht die Gefahr, zu enthusiastisch zu sein. Eine zu enthusiastische Natur
kann sich selbst, statt zu niitzen, in ihrer weltlichen oder spirituellen Arbeit schaden. Fiir
alles gibt es eine Zeit, und Geduld ist in jedem Streben notwendig. Ein Koch kann das
Essen verderben, indem er zu viel Hitze verwendet, um es schneller zu kochen; diese
Regel gilt auch fur alle anderen Dinge. Bei kleinen Kindern sind die Eltern oft angstlich
und ungeduldig. Sie glauben, ihre Kinder kénnten alles Gute und Interessante auf der
Welt lernen und verstehen. Zu viel Enthusiasmus ist jedoch nicht gut. Wir miissen allen
Dingen ihre Zeit geben. Die erste und wichtigste Lektion im Leben ist Geduld; wir miissen

alles mit Geduld beginnen.

Der Sufi-Orden ist in erster Linie eine esoterische Schule. Im Osten sind drei esoterische
Schulen am bekanntesten: die buddhistische Schule, die vedantische Schule und die
Sufi-Schule. Zwei dieser Schulen, die buddhistische und die vedantische, verwenden As-
kese als Hauptmittel fir den spirituellen Fortschritt. Die Besonderheit der Sufi-Schule ist,
dass sie die Menschlichkeit als Hauptweg fiir den spirituellen Fortschritt einsetzt. Die
Verwirklichung der Wahrheit unterscheidet sich in der Sufi-Schule nicht von der vedan-

tischen oder sogar der buddhistischen, aber die Sufis prasentieren die Wahrheit auf eine



Gatheka 30: Sufi-Einweihung 95

andere Weise. Es ist der gleiche Rahmen, in dem Jesus Christus seine Lehre gab, und die

gleiche Form, die von den Propheten Israels lbernommen wurde.

Die spirituelle Entwicklung mithilfe von Kontemplation und Meditation wird in allen drei
Schulen angewandt, wobei die Wissenschaft des Atems die Grundlage jeder Schule ist.
Der Sufi glaubt, dass der Mensch nicht dazu erschaffen wurde, das Leben eines Engels
zu leben, noch wurde er erschaffen, um das Leben eines Tieres zu leben. Fiir das Leben
eines Engels wurden Engel erschaffen, und fiir das Leben eines Tieres gibt es Tiere. Der
Sufi ist der Meinung, dass das Wichtigste im Leben ist, dem eigenen Gewissen zu bewei-

sen, inwieweit man Mensch sein kann.

Das ist nicht nur spirituelle Entwicklung, sondern auch die Kultur der Menschlichkeit.
Wie verhalt man sich zu seinem Nachbarn oder Freund, zu denen, die von einem abhan-
gig sind, zu denen, die zu einem aufschauen, und zu Fremden, die man nicht kennt? Wie
verhadlt man sich gegenlber dlteren oder jlingeren Menschen, gegeniiber Menschen, die
einen mogen, und gegenliber Menschen, die einen nicht mégen und kritisieren? Wie
fuhlt, denkt und handelt man im Leben und schreitet dennoch weiter auf das Ziel zu, das
das Ziel einer jeden Seele in dieser Welt ist? Es ist nicht notwendig, dass der Sufi zur
Meditation die abgeschiedene Natur aufsucht; er oder sie kann seine oder ihre Arbeit
inmitten des weltlichen Lebens verrichten. Ein Sufi muss sich nicht durch aulBergew6hn-
liche Kraft, durch Wunderarbeit oder durch aullergewdhnliche spirituelle Leistungen
oder Anspriiche als Sufi beweisen. Ein Sufi kann sich vor seinem eigenen Gewissen als
Sufi beweisen, indem er sein Leben inmitten des Strebens dieses weltlichen Lebens be-

obachtet.

Es gibt Menschen, die mit dem Glauben zufrieden sind, der ihnen zu Hause oder in der
Kirche vermittelt wurde. Sie kénnen genauso gut an diesem Ort der Verwirklichung ru-
hen, wo sie zufrieden sind, bis ein anderer Impuls in ihren Herzen geboren wird, um
weiter zu gehen. Sufis zwingen solchen Seelen ihre Uberzeugungen oder Gedanken nicht
auf. Im Osten gibt es einen Brauch, der besagt, dass es eine grofSe Siinde ist, jemanden
zu wecken, der fest schlaft. Dieses Sprichwort kann symbolisch verstanden werden: Es

gibt viele Menschen, die arbeiten und Dinge tun, und doch schlafen sie; sie scheinen



Gatheka 30: Sufi-Einweihung 96

auBerlich wach zu sein, sind es aber nicht. Der Sufi betrachtet es als ein Verbrechen, sie
zu wecken. Fir einige ist der Schlaf gut fir die Gesundheit. Die Aufgabe des Sufis besteht
darin, jenen eine helfende Hand zu reichen, die ausreichend geschlafen haben und nun
beginnen, sich im Schlaf zu bewegen und die Seite zu wechseln. Diese Hilfe zu geben, ist

die wahre Einweihung.

Zweifellos gibt es Dinge, die das gewohnliche Verstdndnis tibersteigen, Dinge, die man
nicht nur durch Sprechen oder Handeln lehren kann. So ist die als Tawaijeh bezeichnete
Lehrmethode ohne Worte; sie ist keine dulRere Lehre, sondern eine Lehre im Schweigen.
Wie kann man beispielsweise den Geist der Aufrichtigkeit oder den Geist der Dankbar-
keit erklaren; wie kann man die letzte Wahrheit, die Idee von Gott, erklaren? Wann im-
mer man es versucht hat, ist es fehlgeschlagen; einige hat es verwirrt und andere wur-
den dazu gebracht, ihren Glauben aufzugeben. Es liegt nicht daran, dass derjenige, der
es erklart, es nicht verstanden hat, sondern daran, dass Worte nicht ausreichen, um die

Idee Gottes zu erklaren.

Im Osten sitzen die groflen Weisen und Heiligen jahrelang ganz still mit geschlossenen
Lippen. Wir nennen sie muni, was so viel bedeutet wie ,,einer, der das Schweigegellibde
ablegt”. Die Leute von heute moégen denken: ,Was fir ein Leben: schweigen und nichts
tun.” Dabei wissen sie nicht, dass einige durch ihr Schweigen mehr erreichen kénnen als
andere, die zehn Jahre lang reden. Ein Mensch mag monatelang Gber ein Problem strei-
ten und es nicht erklaren konnen; wahrend ein anderer Mensch mit innerer Ausstrah-

lung in einem einzigen Augenblick die Antwort findet.

Natdlrlich kann niemand einem anderen Menschen spirituelles Wissen geben, denn es
ist etwas, das jedes Herz bereits in sich tragt. Was Lehrer oder Lehrerinnen bei der Ein-
weihung tun kdnnen, ist, mit ihrem Licht das Licht zu erhellen, das im Herzen ihrer Schii-
ler verborgen ist. Wenn das Licht nicht vorhanden ist, ist es nicht die Schuld des Lehrers.
Es gibt einen persischen Vers von Hafiz: ,Wie grol8 der Lehrer auch sein mag, bei dem-
jenigen, dessen Herz verschlossen ist, ist der Lehrer machtlos.” Initiation bedeutet also
Einweihung auf Seiten des Schiilers und auf Seiten des Lehrers, einen Schritt vorwarts

auf dem Weg beider. Auf dem Weg des Lehrers ist es ein Schritt vorwarts in Richtung



Gatheka 30: Sufi-Einweihung 97

des Schiilers, indem er Vertrauen schenkt und ihn oder sie aus seinem oder ihrem ge-
genwartigen Zustand anhebt; fir den Schiiler ist es ein Schritt vorwarts, da er oder sie
sein Herz 6ffnet und keine Schranke aufbaut, die den Lehrer daran hindert zu lehren,- in
welcher Form auch immer er kommt: im Schweigen, in Worten oder indem man lernt,

mehr Taten oder Handlungen seitens des Lehrers zu erkennen.

In vergangenen Zeiten wurden die Schiiler groBer Lehrer nach einer ganz anderen Me-
thode unterrichtet, eine Methode, die nicht akademisch war. Mit offenem Herzen, voll-
kommenem Vertrauen und Zuversicht beobachteten sie jede Bewegung des Lehrers ge-
genuber Freunden und gegenlber Menschen, die sie verachtlich ansahen; sie beobach-
teten ihren Lehrer in Zeiten der Schwierigkeiten und des Schmerzes, um zu sehen, wie
er oder sie all das ertrug. Sie sahen, wie geduldig der Lehrer mit denen diskutierte, die
ihn nicht verstanden, und wie weise er war, jedem in seiner eigenen Sprache freundlich
zu antworten. Sie beobachteten den Geist der Mutter, den Geist des Vaters, den Geist
des Bruders, den Geist der Schwester, den Geist des Kindes, den Geist des Freundes, die
vergebende Giite, die stets tolerante Natur, den Respekt vor den Alteren, das Mitgefiihl
fur alle und das gruindliche Verstandnis der menschlichen Natur. Die Schiiler waren sich
einig, dass keine Streitgesprache und Blicher (iber Metaphysik alle Gedanken und Philo-
sophien erkldaren kdnnen, die im Herzen eines Menschen auftauchen. Ein Mensch kann
entweder tausend Jahre lang studieren oder zur Quelle gehen und versuchen, die Wur-
zel aller Weisheit und allen Wissens zu beriihren. Im Emblem des Sufi-Ordens befindet
sich ein Herz im Zentrum, das den Sufi daran erinnert, dass es das Herz ist, aus dem der

Strom des gottlichen Wissens und der Inspiration entspringt.

Auf dem Pfad der Einweihung sind zwei Dinge notwendig: Kontemplation und das Leben,
das ein Sufi leben sollte. Beides hangt voneinander ab. Die Kontemplation hilft, das Le-
ben eines Sufis zu leben, und das Leben eines Sufis hilft der Kontemplation. Vor allem
im Westen, wo das Leben so hektisch ist und wo es kein Ende der Verpflichtungen gibt,
stellt sich die Frage, ob Kontemplation (auch nur fir zehn Minuten am Abend) nicht zu
viel ist, wenn wir miide sind. Die Antwort lautet, dass gerade deshalb im Westen die
Kontemplation mehr erforderlich ist als im Osten, wo alles, sogar die Umgebung, die

Kontemplation unterstitzt.



Gatheka 30: Sufi-Einweihung 98

AulRerdem muss ein Anfang auf dem Weg gemacht werden. Wenn sich die Kontempla-
tion jedoch nicht so entwickelt, dass alles, was man im Leben tut, zur Kontemplation
wird, dann tut die Kontemplation dem Menschen nichts Gutes. Das ware so, als ob man
einmal in der Woche in die Kirche geht und an den anderen Tagen alles tber Religion
vergisst. Wer jeden Abend zehn oder zwanzig Minuten der Kontemplation widmet, und
sie dann aber den ganzen Tag Uber vergisst, wird keinen Nutzen daraus ziehen. Wir neh-
men unsere Nahrung zu bestimmten Zeiten am Tag zu uns, doch die ganze Zeit Uber,

auch wahrend wir schlafen, nahrt die Nahrung unseren Korper.

Esist nicht die Idee der Sufis, sich in die Abgeschiedenheit zuriickzuziehen oder den gan-
zen Tag still zu sitzen. Die Idee ist, dass man durch Kontemplation im Studium und in
seinen Ambitionen so inspiriert wird, dass man in jedem Aspekt des Lebens Fortschritte
erzielt. Auf diese Weise erweist sich die Kontemplation als eine Kraft, die dabei hilft, alle

Schwierigkeiten zu meistern, die einem begegnen.

Das Leben, das ein Sufi flihren sollte, lasst sich in wenigen Worten erklaren. Es gibt viele
Dinge im Leben eines Sufis, doch das Wichtigste ist eine Freundlichkeit, die sich in Form
von Toleranz, von Vergebung, von Dienen und Vertrauen ausdriickt. In welcher Form
auch immer er dieses zentrale Thema zum Ausdruck bringen mag, sein bestdndiger

Waunsch ist es, seine Liebe zur Menschheit zu beweisen und der Freund aller zu sein.

Nachdem ich nun das Thema der Einweihung in wenigen Worten erldautert habe, werde
ich die Sufi- Bewegung erklaren. Die Sufi-Bewegung besteht aus drei Teilen. Der zentrale
Teil ist die Esoterische Schule. In dieser Schule sind all jene willkommen, die nach der
Wahrheit suchen und ihren Weg mit Glauben, Zuversicht und Vertrauen beschreiten

mochten.

Daneben gibt es zwei weitere Zweige. Der eine ist die Bruderschaft/ Schwesternschaft.
lhr Ziel ist es, die Menschheit, die aktuell noch durch Grenzen wie Kaste, Glaube, Nation
und Ethnie getrennt ist, im Verstandnis der Weisheit zu vereinen. Indem das Bewusst-
sein hierfiir in der Menschheit geweckt wird, kann erkennt werden, dass das Gliick eines

jeden vom Glick aller abhangt. In diesem Zweig ist jeder und jede eingeladen und



Gatheka 30: Sufi-Einweihung 99

willkommen. Wir kdnnen nie genug Helfer haben, um in dieser Zeit des groBen Bedarfs
an menschlicher Briider- und Schwesternschaft mitzuarbeiten. Die Sufi-Bewegung ist die
Keimzelle der menschlichen Bruder-und Schwesternschaft, dieser Zweig stellt diese
Keimzelle dar und wurde nicht mit dem Ziel gegriindet, dass alle Menschen Mitglieder
der Sufi-Bewegung werden, sondern damit alle Teile der menschlichen Familie in der

Elternschaft Gottes vereint sind.

Der andere Zweig ist der religiose Teil des Ordens. Er richtet sich an Menschen, die viel-
leicht einen gewissen Glauben haben, mit diesem Glauben aber nicht zufrieden sind,
oder an andere, die nicht in eine bestimmte Kirche gehen, aber gleichzeitig etwas in
ihrer Natur haben, das Religion und Gebet braucht. Es gibt Menschen, die nicht glauben
werden, wenn sie nicht intellektuell zufrieden sind. Fiir sie arbeitet diese Abteilung, um
ihnen die Elemente aller Religionen zu vermitteln und ihnen Toleranz fir verschiedene
Religionen und Glaubensrichtungen zu lehren, damit sie lernen, die Religion der anderen
zu respektieren - eine Religion, die vielleicht unzahlige Seelen inspiriert hat, aber die den
Anhdngern anderer Religionen nicht bekannt ist. Diese Einheit der Religion im Gebet
und im Denken ist die wahre Verwandtschaft der Religion, die natirliche Religion. Sie
wird in diesem Zweig der religiosen Linie gelehrt. Der zentrale Pfad ist der Pfad der Ein-
weihung. Wenn man diesen zentralen Pfad betritt, 6ffnen sich die beiden anderen

Zweige.



Gatheka 31: Was wiinscht man sich im Leben? 100

Gatheka 31: Was wiinscht man sich im Leben?

Wenn man diese Frage mehreren Menschen stellen wiirde, wiirde wahrscheinlich jeder
eine Liste mit nicht weniger als tausend Dingen erstellen, die er sich im Leben wiinscht.
Doch selbst nachdem man tausend Dinge aufgeschrieben hat, die man im Leben will,
weill man selten, was man wirklich will. Was man scheinbar im Leben will, ist nicht das,
was man wirklich im Leben will, denn die Natur des dufBeren Lebens ist eine lllusion.
Sobald man fiihlt: ,Das will ich im Leben”, antwortet die Welt der Illusion: ,Ja, du willst
mich im Leben; dies ist das besondere Etwas, dass du im Leben willst.” Wenn ein Mensch
einen Mangel im Leben empfindet, dann entdeckt er nur den duReren Mangel; er findet

nicht den Mangel, der in ihm selbst ist.

Um zum zentralen Thema zu kommen: Wenn es etwas gibt, wortiber wir uns alle einig
sein konnen, dann ist es, dass uns im Leben etwas fehlt: Das ist mit dem Unendlichen im
Einklang und mit dem Endlichen im Rhythmus zu sein. Mit anderen Worten: im Rhyth-
mus mit den Bedingungen des Lebens und im Einklang mit der Quelle unserer Existenz

Zu sein.

Ich mdchte noch einfacher erklaren, was ich mit dem Rhythmus der Lebensbedingungen
meine. Unsere standige Klage liber alle Dinge des Lebens riihrt daher, dass wir nicht im
Einklang mit den verschiedenen Lebensbedingungen sind, mit denen wir konfrontiert
sind. Wir denken, dass das Leben leichter wird, wenn sich diese Bedingungen in etwas
verwandeln, das wir uns wiinschen. Aber das ist eine unreife Erwartung. Wiirden wir in
denselben Zustand versetzt, den wir uns gerade am meisten wiinschen, waren wir nicht-

vollkommen zufrieden; sondern wiirden dann auch in diesem Zustand Mangel finden.

Bei allen Fehlern, Irrtimern und Mangeln, die wir in unserem duferen Leben finden,
konnen wir eine vollkommene Hand erkennen, die hinter allem wirkt. Und wenn wir das
Leben aus einem weiteren Blickwinkel betrachten wiirden, als wir es im Allgemeinen
tun, wirden wir sicherlich feststellen, dass sich all die Mangel, Fehler, Irrtimer und Ver-
werfungen zu etwas summieren und das Leben so vollstandig machen, wie es die weisen
Hande, die dahinter wirken, gerne mochten.

Es gibt ein persisches Sprichwort: ,,Der Gartner dieses Gartens der Welt weild am besten,



Gatheka 31: Was wiinscht man sich im Leben? 101

welche Pflanze er aufziehen und welche er entfernen muss.” Man kdnnte sagen, dass
dies zu viel von dem beinhaltet, was man Fatalismus nennt. Nein, ich mochte Sie nicht
weiter in den Fatalismus flihren. Jetzt mochte ich Sie in die Sphare des Handelns bringen.
An dieser Stelle wollte ich die Grenzen des Fatalismus berihren, um nun in den Bereich
des Handelns zu kommen. Jeder Mensch hat es in der Hand, seinen Lebenszustand zu
verbessern, wenn er nur nicht die Geduld verliert, bevor sich ein wiinschenswerter Zu-

stand einstellt, und wenn sein Mut und seine Hoffnung nicht erschépft sind.

Die Frage ist nun, wie man in Einklang mit dem Lebensrhythmus, oder mit anderen Wor-
ten, mit den Lebensbedingungen kommen kann. Eine Lebensbedingung und das eigene
Verlangen sind zwei widersprichliche Dinge; wenn auch nicht immer, so sind sie doch
meistens widersprichlich. Wenn das Verlangen der Bedingung nachgibt, dann uber-
nimmt die Bedingung die Fihrung, wenn die Bedingung der Anfiihrer ist, hat zweifellos
das Verlangen die Oberhand. Doch die Umstande werden nicht immer durch einen Kon-
flikt oder durch einen Kampf gemeistert. Beim Kampf gegen eine Lebensbedingung ist

im Leben immer Vorsicht geboten.

Wenn durch Frieden eine Harmonie hergestellt werden kann, ist es besser, Kimpfe zu
vermeiden. Wenn man mit einem Zustand im Leben ohne Kampf harmonieren kann, ist
das besser, als zu harmonisieren, indem man mit ihm kdampft. Es ist nicht (iberraschend,
dass diejenigen, die sich am meisten tber das Leben beklagen, die sehr enttauscht sind
und sich Giber das Leben aufregen, diejenigen sind, die am meisten mit den Bedingungen

des Lebens kampfen.

Um mit den Bedingungen des Lebens in Einklang zu kommen, muss man daher nicht
immer kdampfen; zunachst sollte man versuchen, mit einer bestimmten Lebensbedin-
gung zu harmonieren. Die groBen Helden, die sich wirklich durch das Leben gekdampft
und den Sieg liber das Leben im wahrsten Sinne des Wortes errungen haben, sind nicht
diejenigen, die mit den Bedingungen gekampft haben, sondern diejenigen, die mit den
Bedingungen des Lebens Frieden geschlossen haben. Die Besonderheit im Leben der
groRen Sufis, egal in welchem Teil der Welt sie lebten, war, dass sie Bedingungen - ob

glinstig oder unglinstig — mit dem Ziel begegneten, mit dem Rhythmus des Lebens in



Gatheka 31: Was wiinscht man sich im Leben? 102

Einklang zu kommen.

Das Verlangen ist manchmal unser Freund und manchmal unser Feind. Unter ungiinsti-
gen Bedingungen wird das Verlangen unruhig, verliert seine Geduld und méchte die Be-
dingung brechen. Doch anstatt die Bedingungen zu brechen, bricht es sich selbst. Die
groRRen Seelen haben zuerst ihrem schlimmsten Feind die Hand gereicht, denn wer sich
seinen Feind zum Freund macht, macht sich selbst zum Freund. Ein Zustand, der so bitter
wie Gift ist, wird zu Nektar, wenn man sich auf diesen Zustand einlasst, ihn versteht und

ihn mit Geduld, Mut und Hoffnung ertragt.

Wenn die Bedingungen giinstig sind, hat man oft Angst, dass dies vortibergehen kdnnte,
aber wenn die Bedingungen ungtinstig sind, sagt man im Allgemeinen nicht, dass es vo-
ribergehen wird; man hofft und denkt, dass es ewig dauern wird. Was ist der Grund
dafiir? Es ist die Angst vor den Bedingungen, die Unruhe und der Wunsch, aus dem Zu-
stand herauszukommen. Dadurch verliert man sogar die Hoffnung, die einzige Quelle,

die uns am Leben erhalt.

Wir sehen die Natur des Lebens: Von morgens bis abends dndert sich alles im Leben.
Warum sollten wir also nicht hoffen, dass sich ein unglinstiger Zustand andert und ein
glinstiger Zustand eintritt? Der Mensch gewoéhnt sich daran, das Schlimmste zu erwar-
ten. Ein Mensch, der im Leben schlechte Erfahrungen gemacht hat, denkt immer, dass
alles, was kommt, nicht gut sein kann; ,Mir wird nichts Gutes widerfahren, weil ich
schlechte Umstande erlebt habe.” Er denkt: ,Jeder andere hat es besser als ich, weil ich
unter diesem unginstigen Stern geboren wurde und diese ungliicklichen Umstande

durchleben muss.”

Es gibt viele intelligente und fantasiebegabte Menschen, die Tag flr Tag die Zeitungen
lesen und zu dem Schluss kommen, dass ein Krieg ausbrechen wird. Jeder kleine Konflikt,
Uber den sie lesen, bestarkt sie in der Idee, dass die Welt in Schutt und Asche gelegt
wird. Andere Astrologie-Interessierte, die iber die klassische Astrologie hinausgehen,
erwarten Jahr fiir Jahr, Monat flir Monat, das Ende der Welt. Das gibt den Menschen ein

Gesprachsthema beim Abendbrot und ist gleichzeitig ein Schock fiir diejenigen, die noch



Gatheka 31: Was wiinscht man sich im Leben? 103

ein wenig langer leben wollen als bis zum Weltuntergang. Viele solcher Gefahren der
Weltzerstérung sind voribergezogen, aber die Prophezeiungen und die Erwartungen
bleiben bestehen und werden weiterbestehen. Was ich damit sagen will: Es ist am bes-
ten, durch jede Situation, die das Leben bietet, mit Geduld, Verstiandnis und offenen
Augen hindurchzugehen und zu versuchen, sich mit jeder kleinen Anstrengung, die man

machen kann, liber sie zu erheben.

Nun zur anderen Seite des Themas: Wie kann man im Einklang mit dem Unendlichen
sein? Das Wesen des Einklangs mit dem Unendlichen kann man erkennen, wenn man
die eigene Seele mit der Saite eines Instruments vergleicht. Sie ist an beiden Seiten fest-
gebunden: die eine Seite ist das Unendliche, die andere das Endliche. Wenn eine Person
sich die ganze Zeit des Endlichen bewusst ist, dann ist sie auf das Endliche gestimmt.
Wer sich hingegen des Unendlichen bewusst ist, ist auf das Unendliche gestimmt. Wenn
wir auf das eine eingestimmt sind, sind wir begrenzt, schwach, hoffnungslos und kraftlos;
wenn wir auf das andere eingestimmt sind, erhalten wir die Kraft und Starke, das Leben

unter allen widrigen Umstanden zu meistern.

Die Arbeit, die ein Sufi als seine heilige Arbeit betrachtet, hat nichts mit einem bestimm-
ten Glaubensbekenntnis oder einer bestimmten Religion zu tun; es geht lediglich darum,
im Rhythmus mit den Bedingungen des Lebens und im Einklang mit dem Unendlichen

Zu sein.

Wie kann man im Einklang mit dem Leben handeln? Anstatt sich von den Bedingungen
des Lebens einschiichtern zu lassen, sollte man ihnen begegnen, sie aufmerksam be-
obachten und dann versuchen, sich fir eine Zeit mit diesen Bedingungen zu harmoni-
sieren. Die nachste Anstrengung besteht darin, sich Gber die Bedingungen zu erheben,
wenn sie unglnstig sind. Ein junger Araber schlief zum Beispiel auf dem Feld, und eine
Schlange lief zufallig Gber seine Handflache. Im Schlaf hielt er die Schlange unwissentlich
mit all seiner Kraft fest. Deshalb war die Schlange hilflos und konnte nicht zubeif3en. Als
er aufwachte, erschrak er Giber den Anblick der Schlange in seiner Hand und lieR sie los.
Sobald die Schlange aus seiner Hand war, stach sie zu.

Man kann mit einem Zustand besser umgehen, wenn man ihn seiner Hand hat, als wenn



Gatheka 31: Was wiinscht man sich im Leben? 104

man ihn verloren hat; dann ist die Situation auRer Kontrolle. Wenn zum Beispiel eine
Person einen gedrgert hat oder die Beherrschung verloren hat, besteht die natirliche
Tendenz darin, der Person das Gleiche zurlickzugeben. Das Ergebnis ist ein Kampf, der
in Enttauschung gipfelt. Wenn die Person jedoch argerlich ist und die Beherrschung ver-
loren hat, ist sie in diesem Moment die Schwachere, und das ist der Zeitpunkt, an dem
man die Person kontrollieren kann. Das ist der Zeitpunkt, an dem man selbst die Situa-

tion unter Kontrolle hat. Die Person ist schwach, man selbst ist stark.

Wenn man seine Stellung im Leben verbessern will und dabei von anderen abhangig ist,
lduft man dann nicht Gefahr, durch dieselbe Handlung eine schlechtere Situation fir
diejenigen zu schaffen, die einem nah und wichtig sind? Ein Beispiel: Jemand mdchte
sehr reich werden, und wenn er oder sie sehr reich wird, befinden sich alle in einer Art
Sklaverei ihm oder ihr gegenliber. Diese Sklaverei wiirde sehr schwer auf einem lasten.
Unser Leben in dieser Welt hdangt voneinander ab, und Reichtum ist letztlich nicht so
machtig, wie er zu sein scheint. Seine Macht ist begrenzt, und er beseitigt nicht immer

die Abhdngigkeit eines Menschen von einem anderen.

Es geht darum, seinen Umstdanden mit Verstandnis zu begegnen und sich damit abzufin-
den, dass der eigene Zustand sich nicht verbessern wird. Zunachst sollte man den Zu-
stand so akzeptieren, wie er ist, und ihn anschlielend verbessern. Je weniger Konflikte
man dabei hat, desto besser; je mehr Konflikte man vermeiden kann, desto besser ist es.
Wenn man zum Beispiel durch die Wildnis reist und einem Rauber begegnet, der sagt:
»lch werde dir das Leben nehmen, wenn du mir nicht deinen Geldbeutel gibst.” In solch
einer Situation wirde ich raten, zunachst mit der Person zu verhandeln, um sich aus der
Gefahr zu befreien, ohne toten zu missen. Wir kdnnen nicht immer allen Konflikten aus
dem Weg gehen und wir diirfen uns auch nicht wegdrehen, wenn es zu Konflikten
kommt. Das Leben ist schlielich ein Kampf, und wir mlssen bereit sein zu kampfen, nur
dirfen wir dabei nicht trunken werden und den Weg des Friedens aus den Augen ver-
lieren, der unser erstes Ansinnen ist. Wir diirfen nicht wie ein Boxer sein, der standig auf
der Suche nach einem Gegner ist. Was ist der andere Weg? Es ist der Weg, sich auf das
Unendliche einzustimmen. Dieser Weg fiihrt Giber den Weg der Stille und der Meditation.

Er besteht darin, an etwas zu denken, das jenseits und (iber allen Dingen dieser



Gatheka 31: Was wiinscht man sich im Leben? 105

sterblichen Welt steht, und einige Momente unseres Lebens dem zu widmen, was die
Quelle und das Ziel von uns allen ist, in der Absicht, sich mit dieser Quelle in Einklang zu

bringen. In dieser Quelle allein liegt das Geheimnis unseres Gliicks und unseres Friedens.



